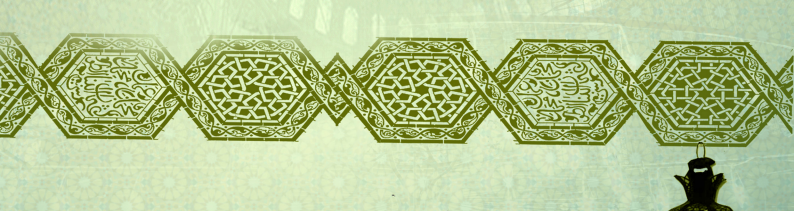
# شع كالكالون حيلا

ومسائله لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالى



فضِيّلة الشّينخ عبدالله بن إبراهيم الفرعاوي



## شرح كتاب التوحيد ومسائله لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالى

## الشرح من دروس الشيخ / عبدالله بن إبراهيم القرعاوي إمام في الجامع الكبير ببريدة



### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله وصحبه . وبعد :

فهذا شرح كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد للشيخ عبدالله بن إبراهيم بن عثمان القرعاوي ، فقد كان يشرحه في درسه في الجامع الكبير ببريدة ، وكنت أكتب ما يشرحه ، ولما رأيته شرحاً مفيداً ، يحتاج إليه طالب العلم قمت بجمعه وعرضه على الشيخ فوافق عليه ، أسأل الله أن ييسر نشره ، لينتفع به ، وأن يجزي الإمام محمد بن عبدالوهاب ، وشارح كتابه ، المذكور خير الجزاء ، إنه سميع الدعاء.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

كاتبه خالد بن رويبح الرشيدي



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد:

فمصنف كتاب التوحيد هذا ، هوشيخ الإسلام مجدد الدعوة الامام محمد بن عبدالوهاب بن سليمان التميمي رحمه الله تعالى ، المولود سنة 1115 هـ في بلدة العيينة من أرض نجد ، والمتوفى رحمه الله سنة 1206 هـ ، فإن هذا الإمام رحمة الله دعا الناس في زمانه إلى توحيد الله ، وإخلاص العبادة له ، وينهى عن الشرك بالله ، وسائر المحرمات ، فأقام الله به علم الجهاد فأنتشر التوحيد في بلاد نجد ، وعمرت به نجد بعد خرابها ، واجتمعت بعد افتراقها ، وكان رحمة الله مع قيامه بالدعوة إلى الله تعالى ، والرد على المخالفين ، متبتلاً في العبادة ، كثير الإفادة غزير الإستفادة ، وصنف مصنفات شهيرة سارت في الآفاق منها كتاب كشف الشبهات ، وكتاب أصول الإيمان ، وفضائل الإسلام ، وثلاثة الأصول وغيرها من الكتب النافعة ، أما هذا الكتاب فهو في التوحيد وما يجب من حق الله على العبيد ، فإنه رحمه الله قد وضح فيه التوحيد الذي أوجبه الله على عباده ، وخلقهم له ، وذكر فيه ما ينافيه من الشرك الأكبر ، أو ينافي كماله الواجب من الشرك الأصغر ، وما يقربه من ذلك أو يوصل إليه فصار بديعاً في معناه ، علماً للموحدين ، وحجةً على الملحدين ، فنفع الله به الخاص والعام, ونسأل الله تعالى أن يجزيه عنا وعن المسلمين خير الجزاء وأن يعيننا على قرأته و يبارك لنا في ذلك ، ويجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم ، إنه ولى ذلك ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .

قال ذلك :

عبدالله بن إبراهيم القرعاوي



قال المصنف رحمة الله تعالى بسم الله الرحمن الرحيم: ابتدأ المصنف رحمه الله تعالى الكتاب ببسم الله الرحمن الرحيم, إقتداءً بالكتاب العزيز وتأسياً بالنبي صلى الله عليه وسلم في مكاتباته ومراسلاته, والباء في (بسم الله) متعلقة بمحذوف والمختار أن يكون فعل خاصاً متأخرا لئلا يتقدم فيه غير ذكر الله وليصح الإبتداء في كل قول وعمل, ولأن الحذف أبلغ فلا حاجة إلى النطق بالفعل لدلاله الحال على أن كل قول أو فعل فإنما هو ببسم الله, والتقدير بسم الله أؤلف حال كوني مستعينا بذكره متبركاً به, والأسم مشتق من السمو وهو الإرتفاع, أو الوسم وهو العلامة, لأن كل ما سمى فقد نوه بأسمه ووسم.

والله: علم على ربنا تبارك وتعالى وهو أعرف المعارف الجامع لمعاني الأسماء الحسنى, وهو مشتق بمعنى أنه دال على صفة له وأصله (الإله) حذفت الهمزة, وأدغمت اللام في اللام فقيل (الله), ومعناه ذو الألوهية والعبودية على خلقة أجمعين.

الرحمن : رحمان الدنيا والآخرة وهو اسم لله وصفة من صفاته .

والرحيم: رحمة خاصة بالمؤمنين و هو اسم وصفة.

والرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه ، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم.

قال المصنف رحمه الله تعالى كتاب التوحيد: كتاب يعني المكتوب أي هذا مكتوب جامع لخصائص التوحيد وحقوقه, وما ينافيه من الشرك الأكبر, أو ينافي كماله الواجب من الشرك الأصغر, والتوحيد مصدر وحده يوحده توحيداً جعله واحداً, أي أفرده بالعبادة.



وأقسام التوحيد ثلاثة:

1-توحيد الربوبية . 2-توحيد الأسماء والصفات . 3-توحيد الألوهية .

وهذه الأقسام كل نوع منها لا ينفك عن الآخر, ولكن الثالث أي : توحيد الالوهيه هو مقصود المصنف رحمه الله تعالى, بتصنيف هذا الكتاب, وقد ضمنه النوعين الآخرين.

وعند بعضهم التوحيد نوعان:

الأول: توحيد في المعرفة والإثبات: فتوحيد المعرفة هو توحيد الربوبية, والإثبات هو توحيد الأسماء والصفات.

الثاني: توحيد في الطلب والقصد, وهو توحيد الإلهيه والعبادة.

ثم قال رحمه الله تعالى, وقول الله تعالى: { وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ } الذاريات, قوله { وَمَا خَلَقْتُ } : أي ما خلق الله الثقلين الجن والإنس, إلا لعبادته وحده لا شريك له, وترك عبادة ما سواه, ففعل الأول وهو خلقهم ليفعلوهم, الثاني وهو عبادته, قوله { لِيَعْبُدُونِ } : أي ليوحدون, وكل ما وردت العبادة في القران فمعناه توحيد الله بجميع أنواع العبادة, والعبادة لغة : التذلل والإنقياد, وشرعا : اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنه.

ففي هذه الآية بيان عظم شأن التوحيد , حيث كان الخلق كلهم لم يخلقوا إلا له.

قال رحمه الله تعالى: وقوله تعالى: {وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ} وأخبر تعالى أنه بعث في كل طائفة وقرن وجيل من الناس رسولا يأمرهم أن يعبدوا الله وحده لا شريك له, ويأمرهم أن يجتنبوا: أي يتركوا ويفارقوا عبادة الطاغوت.



قوله تعالى {وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ } الطاغوت: مشتق من الطغيان و هو مجاوزة الحد، وكل من تعدى حده بأي نوع من الطغيان فهو طاغوت, كلها ترجع إلى أن الطاغوت: ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع.

وفي هذه الآية معنى لا إله إلا الله, وفي قوله: (اعبدوا الله) أي: الإثبات، وقوله: (اجتنبوا الطاغوت) أي: النفي, فينفي ما سوى الله، ويثبت عبادة الله وحده، فإن النفي المحض ليس بتوحيد وكذلك الإثبات بدون نفي، ولا يكون التوحيد إلا متضمنا للنفي والإثبات.

وفي هذه الآية بيان عظم شأن التوحيد، وفيها إقامة الحجة على العباد، وفيها الحكمة في إرسال الرسل، وفيها أن الرسالة عمت كل أمة، وفيها أن دين الأنبياء واحد.

وقوله تعالى: {وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً}

قوله {وَقَضَى}: أي أمر ووصى وأوجب.

والمراد بالقضاء هنا: القضاء الشرعي الديني, فإن القضاء ينقسم إلى قسمين: 1-كوني قدري. 2-شرعي ديني.

وففي هذة الأيه معنى لا إله إلا الله، فإن قوله: (ألا تعبدوا) هو معنى لا إله، وقوله: (إلا إياه) هو معنى إلا الله.

وقوله تعالى: {وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً } أي: وقضى أن تحسنوا بالوالدين إحسانا، كما قضى بعبادته وحده لا شريك له كقوله: {أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ}، ففي هذه الأيه أيضاً دليل على تأكد حق الوالدين ، وأنه أوكد الحقوق بعد حق الله , وقوله تعالى: {إِحْسَاناً }: لم يخص نوعا من أنواع الإحسان ليعم جميع أنواع الإحسان ، وثبت بالكتاب والسنة الامر ببر الوالدين وتحريم عقوقهما.

وقال المصنف رحمه الله: والدليل قوله تعالى: {وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً}: هذه الآية تسمى آية الحقوق العشرة, التي ذكرها الله في سورة النساء, وذلك لأنها تضمنت عشرة حقوق, وابتدأت بالأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك، وفيها تفسير التوحيد، وأنه عبادة الله وحده وترك الشرك, والشرك تسوية غير الله بالله فيما هو من خصائص الله.

ثم ذكر المصنف رحمه الله قوله تعالى: {قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ والله عن الشرك يستدعي التوحيد بالاقتضاء، وقوله تعالى (وبالوالدين إحسانا) الإحسان إلى الوالدين برهما، وحفظهما وصيانتهما، وامتثال أمرهما، وإزالة الرق عنهما، وترك السلطنة عليهما.

وقوله: { وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم } أي: لا تئدوا بناتكم خشية العيلة والفقر فإني رازقهم وإياكم.

وقوله: {وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ}: نهي عام عن جميع أنواع الفواحش والمعاصى.

وقوله: {وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ الله }: أي يحرم قتلها إلا بالحق {ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ }, وأما الآية التي بعدها فهي قوله تعالى: {وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ } ختمها بقوله: {لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ }, والآية الثالثة: {وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً } ختمها بقوله: {لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ }, فذكر أولاً تعقلون, ثم تذكرون, ثم تتقون, لأنهم إذا عقلوا تذكروا، فإذا تذكروا خافوا واتقوا، والمصنف رحمه الله ذكر في كتاب التوحيد خمس آيات, ففي الآية الأولى: الحكمة في إيجاد الثقلين، وفي الآية الثانية الحكمة في إرسال الرسل، وفي



الآية الثالثة والرابعة والخامسة أوجب الواجبات وهوالامر بالتوحيد ، والنهي عن ما يناقضه , وهو الشرك الذي هو أعظم المحرمات .

وقال المصنف رحمه الله: قال ابن مسعود رضي الله عنه: هو عبد الله بن مسعود الهذلي، صحابي جليل، من السابقين الأولين، ومن كبار علماء الصحابة، لازم النبي صلى الله عليه وسلم وكان صاحب نعليه، وحدث عنه كثيرا، ومات سنة 32 هـ

من أراد أن ينظر إلى وصية محمد صلى الله عليه وسلم التي عليها خاتمه فليقرأ قوله تعالى: {قُلُ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ} إلى قوله: {وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً } الآية. أي من أراد أن ينظر إلى الوصية التي كأنها كتبت وختم عليها فلم تغير ولم تبدل، فليقرأ: {قُلْ تَعَالَوْا أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ} الآيات الثلاث؛ لأن كل آية منها ختمت بقوله: (ذلكم وصاكم به)، ومعنى قول ابن مسعود لو وصى رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يوص إلا بما وصى الله به تعالى، وليس المراد أن النبي صلى الله عليه وسلم كتبها وختم عليها، والسبب ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم في أثناء مرضه أراد أن يكتب، فكثر اللغط. فقال: (اخرجوا عني) . فلذا ذكرهم ابن مسعود رضي الله عنه أن عندهم من القرآن ما يكفيهم , وفي صحيح مسلم : ( إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا كتاب الله ) وأثر ابن مسعود هذا رواه الترمذي وغيره وحسنه .

قال شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه , هو معاذ بن جبل ابن عمرو بن أوس بن كعب بن عمرو الخزرجي الأنصاري، صحابي جليل من أعيان الصحابة , شهد بدرا وما بعدها، واستخلفه النبي صلى الله عليه وسلم على أهل مكة يوم الفتح يعلمهم دينهم، ثم بعثه إلى اليمن قاضيًا معلمًا، مات بالشام في طاعون عمواس سنة 18 هـ، وله 38.

قال رضي الله عنه كنت رديف النبي صلى الله عليه وسلم على حمار, والرديف: هو الذي تحمله خلفك على ظهر الدابة.



وقوله: فقال لي: (يا معاذ أتدري ما حق الله على العباد؟ أي: الحق الذي لله على عباده و هو ما يستحقه عليهم من عبادته وحده.

وقوله: وما حق العباد على الله؟ أي :الحق الذي كتبه سبحانه على نفسه تفضلاً وإحسانًا ، لم يوجبه عليه مخلوق وكذلك ليس على الله حق واجب بالعقل كما تزعمه المعتزلة, بل هو استحقاق إنعام وفضل، ليس هو استحقاق مقابلة قوله: قلت: الله ورسوله أعلم: فيه حسن الأدب من المتعلم، أنه ينبغي لمن سئل عما لا يعلم أن يقول: الله أعلم.

قوله رضي الله عنه قال الرسول صلى الله عليه وسلم: (حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا) أي: هذا حق الله سبحانه وتعالى

أي: يوحدوه بالعبادة ويفردوه، ويتجردوا من الشرك ويجتنبوه.

قال رضي الله عنه وقال صلى عليه وسلم ( وحق العباد على الله ألا يعذب من لا يشرك به شيئًا ) أي: أنه سبحانه وعد من مات , وهو يعبد الله , ولا يشرك به شيئًا وعده أن لا يعذبه .

قوله: قلت: يا رسول الله أفلا أبشر الناس ؟ أي: بأن الله تعالى لا يعذب من لا يشرك به شيئا.

قوله: قال: لا تبشرهم فيتكلوا: أي: يعتمدوا على ذلك، فيتركوا التنافس في الأعمال الصالحة اعتمادًا على ما يتبادر من ظاهر الحديث.

قوله: أخرجاه في الصحيحين: أي أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما, البخاري ولد سنة 194هـ، البخاري ولد سنة 194هـ، وتوفي سنة 256هـ, و مسلم ولد سنة 204هـ، وتوفي بنيسابور سنة 261هـ.



#### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "الحكمة في خلق الجن والإنس" أي أن الله خلقهم لعبادته.

الثانية "أن العبادة هي التوحيد لأن الخصومة فيه" أي أن العبادة التي خلقوا لها هي توحيد الألوهية لأن كل رسول يقول لقومه اعبدوا الله ما لكم من إله غيره فيردون عليه وأما توحيد الربوبية فغالب الأمم مقرة به.

الثّالثة "أن من لم يأت به لم يعبد الله. ففيه معنى قوله: {وَلا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ} " أي أن من لم يفرد الله بالعبادة لم يعبده حقيقة وإن عبده في بعض الأحيان لكنه لما لم يثبت على ذلك نفى الله عنه لأنه لا يوصف بعبادة الله وحده ولا أنه عابد له حقيقة إلا من استمر على عبادته وحده وتبتل إليه تبتيلا كما أشار إلى ذلك العلامة ابن القيم في بدائع الفوائد لما تكلم على أسرار سورة قل يا أيها الكافرون.

الرابعة "الحكمة في إرسال الرسل" أي ليأمروا أممهم بعبادة الله وحده واجتناب الطاغوت.

الخامسة "أن الرسالة عمت كل أمة" أي لما أخبر الله أنه بعث في كل أمة رسولا أفاد ذلك أن الرسالة عمت جميع الأمم وقامت الحجة على الخلق كما قال تعالى: {لِنَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ}.

السادسة "أَنُ دينَ الْأَتبياء واحد" أي لما أخبر الله أن كل رسول يقول لقومه {اعْبُدُوا الله وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ} أفاد ذلك أن دينهم واحد أما الشرائع فمختلفة كما قال تعالى: {لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً}.

السابعة "المساللة الكبيرة: أن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت، ففيه معنى قوله: {قَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَى} " أي لما أخبر الله أنه أرسل الرسل يدعون أممهم قائلين: {اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ فمن لم الطَّاعُوتَ} دل ذلك على أن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت فمن لم يكفر بالطاغوت فليس عابدا لله حقيقة ولذلك جعله شرطا للاستمساك بالعروة الله ثقي.

الثامنة "أن الطاغوت عام في كل ما عبد من دون الله" أي لما أمر الله بإفراده بالعبادة وحده واجتناب الطاغوت أفاد هذا أن الطاغوت عام في كل ما عبد من دون الله دون الله بمعنى أن العبادة لا تصلح له لا بمعنى الذم لكل من عبد من دون الله فإن منهم من لم يرض بذلك وأما الذم فمتوجه إلى من رضي، ومن لم يرض فالذم في حقه متوجه إلى الشيطان لكونه الآمر بذلك الداعي كما قال تعالى: {أَلَمْ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ} الآية.

التاسعة "عظم شأن ثلاث الآيات المحكمات في سورة الأنعام عند السلف وفيها عشر مسائل. أولها: النهي عن الشرك" أي لقول عبد الله بن مسعود: " من أراد أن ينظر إلى وصية محمد صلى الله عليه وسلم التي عليها خاتمه فليقرأ: قُلْ تَعَالَوْا.. إلخ. وقوله "فيها عشر مسائل" وهذا بيانها. الأولى: النهي



عن الشرك، الثانية: الوصية بالوالدين، الثالثة: النهي عن قتل الأولاد، الرابعة: النهي عن قربان الفواحش، الخامسة: النهي عن قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، السادسة: النهي عن قربان مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن، السابعة: الوفاء بالكيل والميزان، الثامنة: الأمر بالعدل، التاسعة: الوفاء بالعهد، العاشرة: الأمر باتباع الصراط المستقيم وترك اتباع ما سواه من السبل.

العاشرة "الآيات المحكمات في سورة الإسراء، وفيها ثماني عشرة مسألة، بدأها الله بقوله: {لَا تَجْعَلْ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذُمُوماً مَخْذُولاً} وختمها بقوله: {وَلا تَجْعَلْ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَنَّمَ مَلُوماً مَدْحُوراً} ونبهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله: {ذَلِكَ مِمَا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ} " قلت : وهذا سرد المسائل: الأولى: النهي عن جعل مع الله إلها آخر الوهو الشرك الأكبر، الثانية: الأمر بعبادة الله وحده، الثالثة: الأمر بالإحسان إلى الوالدين، الرابعة: إيتاء ذي القربي حقه، الخامسة: إيتاء المسكين حقه، السابعة: النهي عن التبذير، الثامنة: النهي عن الإمساك بدون إسراف، التاسعة: النهي عن قتل الأولاد، العاشرة: النهي عن الزنا، الحادية عشرة: النهي عن قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، الثانية عشرة: الوفاء بالكيل، الخامسة عشرة: الوفاء بالوزن، السادسة عشرة: النهي عن المشي في عشرة: النهي عن القول بغير علم، السابعة عشرة: النهي عن المشي في عشرة: النهي عن الشرك.

الحادية عشرة "آية سورة النساء التي تسمى آية الحقوق العشرة،

بدأها الله تعالى بقوله: {وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً} الآية". أي فيها عشرة حقوق: الأول: الأمر بعبادة الله والنهي عن الشرك ، الثاني: الإحسان إلى الوالدين، الثالث: الإحسان إلى ذي القربي، الرابع: الإحسان إلى اليتامي، الخامس: الإحسان إلى المساكين، السادس: الإحسان إلى الجار ذي القربي، السابع: الإحسان إلى الجار الجنب، الثامن: الإحسان إلى الصاحب بالجنب، التاسع: الإحسان إلى ابن السبيل، العاشر: الإحسان إلى ملك اليمين.

الثانية عشرة "التنبيه على وصية النبي صلى الله عليه وسلم عند موته" أي لقول ابن مسعود: "من أراد أن ينظر إلى وصية محمد صلى الله عليه وسلم التى عليها خاتمه".

الثاَّلَتُه عشرة "معرفة حق الله علينا" أي أن نعبده ولا نشرك به شيئا وهذا حق واجب.

الرابعة عشرة "معرفة حق العباد عليه إذا أدوا حقه" أي أن لا يعذبهم وهذا حق إنعام وتفضل وليس واجبا بالقياس على المخلوق كما تدعيه المعتزلة.



الخامسة عشرة "أن هذه المسألة لا يعرفها أكثر الصحابة" أي مادام أنها خفيت على معاذ مع علمه وقال: "أفلا أبشر الناس" فنهاه وأمره أن يكتمها عنهم مخافة الاتكال على سعة رحمة الله أفاد ذلك أنهم لا يعرفونها.

السادسة عشرة "جواز كتمان العلم للمصلحة" أي لقوله: "لا تخبرهم" والمصلحة أنهم يعملون ولا يتكلون بخلاف ما إذا سمعوا بمثل هذا فربما تركوا العمل فتفوت هذه المصلحة.

السابعة عشرة "استحباب بشارة المسلم بما يسره" أي لقوله: "ألا أبشر الناس".

الثامنة عشرة "الخوف من الاتكال على سعة رحمة الله" أي لقوله: " لا تخبر هم فيتكلوا" أي يعتمدوا على هذا الفضل فيتركوا التنافس في الأعمال الصالحة فيفوتهم خير كثير.

التاسعة عشرة "قول المسؤول عما لا يعلم: الله ورسوله أعلم" أي أنه لما سأل معاذا وهو لا يعلم قال ذلك وهذا في حياة النبي صلى الله عليه وسلم وأما بعد موته صلى الله عليه وسلم فإن المسؤول إذا سئل عما لا يعلم فإنه يقول: "الله أعلم".

العشرون "جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض" أي حيث أخبر بذلك معاذا ونهاه أن يخبر الناس.

الحادية والعشرون " تواضعه صلى الله عليه وسلم لركوب الحمار مع الإرداف عليه " أي لما فعل ذلك دل على تواضعه لأن المتكبرين لا يفعلون ذلك.

الثانية والعشرون "جواز الإرداف على الدابة" أي حيث أردف معه معاذا وهذا إذا كانت مطيقة.

الثالثة والعشرون "فضيلة معاذ بن جبل" أي بحيث كان من النبي صلى الله عليه وسلم بهذه المنزلة فأردفه معه وخصه بهذا العلم.

الرابعة والعشرون "عظم شأن هذه المسألة" أي معرفة حق الله على العباد وحق العباد عليه إذا أدوا حقه.



#### قال المصنف رحمه الله: ( باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب )

والباب لغة: المدخل إلى الشيء. واصطلاحا: اسم لجملة من العلم تحته فصول ومسائل غالبا, والمصنف رحمه الله لما ذكر التوحيد, ذكر فضله وتكفيره للذنوب ترغيباً فيه.

وقوله وما يكفر, يجوز أن تكون موصولة ، ويجوز أن تكون مصدرية , أي : باب بيان عظيم فضل التوحيد وتكفيره للذنوب , وكونها مصدريه أولى , لرفع وهم أن ثم ذنوباً لا يكفرها التوحيد .

ثم ذكر المصنف رحمه الله قول تعالى: {الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ} .

قوله {وَلَمْ يَلْبِسُوا} أي :أخلصوا العبادة لله وحده، ولم يخلطوا توحيدهم بشرك.

وقوله {بِظُنْمٍ} : أصل الظلم وضع الشيء في غير موضعه ، ومنه سمي الشرك ظلمًا والمشرك ظالمًا, لأنه وضع العبادة في غير موضعها.

وقوله {أُولَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ} أي : أن الذين أخلصوا العبادة لله وحده واجتنبوا الشرك هم الأمنون في الدنيا والآخره , المهتدون إلى الصراط المستقيم , ولما نزلت هذه الآية شق على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم , ظنوا أن الظلم المشروط هو ظلم العبد نفسه . كما جاء في الصحيحين من حديث ابن مسعود أن النبي صلى الله عليه وسلم لما قالوا : يا رسول الله , أينا لم يلبس إيمانه بظلم , قال إنه ليس الذي تعنون , الظلم هو الشرك , ألم تسمعوا قول العبد الصالح {إنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ} .

ثم ذكر الشيخ رحمه الله حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه , وهو ابن قيس بن أصرم الخزرجي الأنصاري أحد النقباء ، شهد بدر وما بعدها ، مات بالرملة سنة 34 هـ ، وله 72 سنة.



قوله: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له), قوله: (من شهد) أي: من تكلم بها عن معرفة وعلم وعمل في الظاهر والباطن فإنه لابد في الشهادة من العلم بالمشهود به, ولا بد فيها من الصدق والعمل, فبالعلم ينجو من طريقة النصارى، وبالعمل ينجو من طريقة اليهود، وبالصدق ينجو من طريقة المنافقين, ومعنى "لا إله إلا الله" لا معبود بحق إلا الله, لا كما يزعمه المتكلمه أن معنى الإله: هو القادر على الإختراع, بل ليس كذلك, لأن معناها أن الله جل وعلا هو الإله الحق, وما سواه من الألهه فهي أله باطلة, نفاها المسلم بقوله لا إله, فإنه نفى الألهه الباطله ولم بنفى ألوهية الله جل وعلا.

وقوله: (وأن محمدًا عبده ورسوله) أي: وشهد أن محمدًا عبده ورسوله بصدق ويقين، وذلك يقتضى اتباعه وتعظيم أمره ونهيه ولزوم سنته.

وقوله: (وأن عيسى عبد الله ورسوله) أي: وشهد أن عيسى عبد الله ورسوله عن علم ويقين ، ولا يصح توحيد عبد علم بمقالة اليهود والنصارى في عيسى عليه الصلاة والسلام, حتى يتبرأ منهم ومن مقالتهم ، ويشهد أن عيسى عليه الصلاة والسلام عبد الله ورسوله.

وقوله: (وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه) أي: خلقه بالكلمة التي أرسل بها جبريل إلى مريم فنفخ في جيب درعها, خلقه سبحانه بقوله: (كن)، فليس هو (كن)، ولكن كان بـ(كن)، (روح منه) أي: من الأرواح التي خلقها.

والمضاف إلى الله, إذا كان عينا قائمة بنفسها كعيسى, امتنع أن يكون صفة لله ، وإنما هو إضافة مخلوق إلى خالقه، وإضافته إضافة تشريف وتكريم كبيت الله، وخليل الله، وروح الله.

وفي قوله (وكلمته) في هذا إثبات صفة الكلام على ما يليق بجلاله وعظمته, خلافا للجهمية، فإنهم جعلوا كلام الله مخلوقا، والنصارى جعلوا كلامه معبودا, تعالى الله وتقدس عما يقولون علواً كبيراً

وقوله (والجنة حق والنارحق): أي: وشهد أن الجنة التي أخبر الله بها حقّ , ثابتٌ لا شك فيه ، وشهد أن النار التي أخبر أنه أعدها للكافرين حقّ ثابتٌ ، وأنهما الآن مخلوقتان موجودتان , وأنهما لا تفنيان , ولا تبيدان , وهذا خلاف



قول الجهميه ومن قال بقولهم بفناء النار, ولاشك أن قولهم باطل يخالف ما عليه أهل السنة, وقد وضح ذلك ابن القيم في النونيه وبيّنه أتم بيان.

وقوله (أدخله الله الجنة على ما كان من العمل): هذه الجمله جواب الشرط, أي: من شهد إلى آخره أدخله الله الجنة بإخلاصه وصدقه

والإيمان برسوله وما أرسل به، وإن كان مقصرًا وله ذنوب ، دون الشرك فإنما مآله إلى الجنة, ففيه فضل التوحيد وذلك أن من مات عليه فمصيره إلى الجنة على كل حال.

وقوله (أخرجاه): أي: البخاري ومسلم.

قال المصنف رحمه الله ولهما: أي: البخاري ومسلم.

وقوله ( ولهما في حديث عتبان ) : عتبان بن مالك الخزرجي ، صحابي مشهور بدري مات في خلافة معاوية .

وقوله: ( فإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله ) : هو حقيقة معناها ، فإن من قالها يبتغي بها وجه الله لا بد أن يعمل بما دلت عليه من الإخلاص ونفى الشرك ، ولذا جاءت الأحاديث الصحيحة لتقييد قول لا إله إلا الله بالقيود الثقال, كقوله صلى الله عليه وسلم: (غير شاك), وقوله صلى الله عليه وسلم (صدقاً من قلبه), وقوله صلى الله عليه وسلم (ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله صدقا من قلبه إلا حرمه الله على النار ) رواه البخاري ومسلم ، ولمسلم : (لا يلقى الله بهما عبد غير شاك فيهما إلا دخل الجنة ) ، هذا الحديث قال فيه يبتغي بذلك وجه الله , فهذه القيود والشروط تدل على عدم إنتفاع المنافقين بقول لا إله إلا الله , لأن الله ذكرأن المنافقين في الدرك الأسفل من النار, قال تعالى: { إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا } , وهم يقولون لا إله إلا الله , وقال تعالى: { إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ }, فلا تعارض بين النصوص, لأن عدم إنتفاع المنافقين بقول لا إله إلا الله , لأنهم لم يقولها يبتغون بذلك وجه الله وكذلك المشركون لم ينتفعوا بلا إله إلا الله , لأنهم لم يعملوا بما دلت عليه لا إله إلا الله , لقوله صلى الله عليه وسلم: ( من لقى الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة ) .



وقال الحسن: ليس الإيمان بالتحلي ولا بالتمني ولكن ما وقر في القلوب وصدقته الأعمال, ففي هذا الحديث دليل على فضل التوحيد لتحريم أهله على النار وفيه دليل على أن العمل لا ينفع إلا إذا كان خالصا لله تعالى.

ثم ذكر المصنف حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه , وأبو سعيد اسمه : سعد بن مالك بن سنان الخزرجي مات سنة 74 هـ.

قوله في الحديث: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال موسى عليه السلام, موسى هو ابن عمران كليم الرحمن, من أولي العزم من الرسل عليهم الصلاة والسلام.

قوله: يا رب علمني شيئًا أذكرك وأدعوك به, أي يجتمع لي فيه الأمران أثني عليك به, وأحمدك , وأسألك به.

قوله: قال: قل يا موسى لا إله إلا الله, أي أنك إذا قاتها فقد دعوتني وأثنيت على, وفي هذا أن الذاكر بها يقولها كلها ، ولا يقتصر على لفظ الجلالة ولا على (هو) كما يفعله غلاة المتصوفة ، فإن ذلك بدعة وضلالة ، ومعنى لا إله: (لا) نافية للجنس نفي عام, لجميع الألهه الباطله , وخبرها محذوف تقديره لا إله حقٌ , قال الله تعالى: { ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ }. فإلهيته تعالى هي الحق، وكل ما سواه من الألهة فإلهيته باطلة.

قوله: قال: يا رب كل عبادك يقولون هذا, يعني: أن موسى عليه الصلاة والسلام أراد شيئاً يختص به من ذلك فأعلمه أنه لا أخص من كلمة التوحيد, لأنها أفضل الذكر والدعاء.

قوله: قال: يا موسى لو أن السماوات السبع وعامرهن غيري, يعني: لو أن ما في السماوات السبع وما فيهن من العمار من الملائكة, ومن عباد الله. غير الله جل وعلا, ففي هذا دليل على أن الله تعالى فوق سمواته وعلى علوه سبحانه بذاته فوق مخلوفاته, خلافا للجهمية ونحوهم ممن لا يثبت الإستواء لله على عرشه, والعلو له سبحانه بذاته فوق جميع مخلوقاته, لأنه قال جل وعلا في هذا الحديث وعامرهن غيري, وأما الأرضين فلم يستثنى فيها, فثبت لله



سبحانه علو القدر, وعلو القهر, وعلو الذات ، وهذا هو الذي عليه أهل السنة من الصحابه ومن تبعهم بإحسان.

قوله: والأرضين السبع في كفة, في هذا إثبات وزن الأعمال يوم القيامة, وإثبات الميزان وأن له كفتين, قال تعالى: {وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ} توزن فيه الصحائف التي تكون أعمال العباد مكتوبة فيها.

قوله: ولا إله إلا الله في كفة, مالت بهن لا إله إلا الله, وذلك أن الميزان له كفتان إحداهما للحسنات والأخرى للسيئات, وروى الترمذي وحسنه وصححه الذهبي: (يصاح برجل من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر له تسعة وتسعون سجلا كل سجل منها مد البصر، ثم يقال: أتنكر من هذا شيئًا؟ فيقول: لا يا رب، فيقال: ألك عذر أو حسنة؟ فيهاب الرجل فيقول: لا يا رب، فيقال: بلى إن لك عندنا حسنة وإنه لا ظلم عليك، فيخرج له بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، فيقول: يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؟ فيقال: إنك لا تظلم، فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات وثقات البطاقة).

قال شيخ الإسلام: (ليس كل من تكلم بالشهادتين كان بهذه المثابة؛ لأن هذا العبد صاحب البطاقة كان في قلبه من التوحيد واليقين والإخلاص ما أوجب أن عظم قدره حتى صار راجحا على هذه السيئات).

وقال ابن القيم: (والأعمال لا تتفاضل بصورها وعددها ، وإنما تتفاضل بتفاضل ما في القلوب ، فتكون صورة العملين واحدة ، وبينهما من التفاضل كما بين السماء والأرض, قال: وتأمل حديث البطاقة ، ومعلوم أن كل موحد له هذه البطاقة ، والكثير منهم يدخل النار بذنوبه ، بل اليهود أكثر من يقولها ، والذي يقولها ويخالفها أعظم كفرًا ممن يجحدها أصلا ؛ فإن الكافر الأصلي أهون كفرا من المرتد).

قال المصنف: رواه ابن حبان , ابن حبان : هو محمد ابن حبان البستي الشافعي , الحافظ ، صاحب التصانيف , مات بمدينة بست في عشر الثمانين سنة 354 هـ .



والحاكم وصححه, هو محمد بن عبد الله النيسابوري الشافعي, يعرف بابن البيع، صاحب التصانيف ولد سنة 321 هـ، ومات سنة 405 هـ.

قوله رحمه الله: وللترمذي وحسنه عن أنس رضي الله عنه: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (قال الله تعالى: يا ابن آدم ؛ لو أتيتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة).

الترمذي : اسمه محمد بن عيسى ابن سورة صاحب الجامع وأحد الحفاظ ، وكان ضرير البصر , وترمذ : نسبة لبلدة قديمة بطرف جيحون مات بها سنة 279 هـ .

قوله: عن أنس: هو أنس ابن مالك بن النضر الخزرجي الأنصاري خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم، خدمه عشر سنين، قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة وهو ابن عشر، فقالت أمه: هذا غلام يخدمك, وهو آخر من مات من الصحابة بالبصرة سنة 92 هـ، وقد جاوز المائة.

وذكر المصنف رحمه الله حديث أنس مستدلاً به على فضل التوحيد, فإن التوحيد الخالص الذي لا يشوبه شرك لا يبقى معه ذنب, ولو كانت قراب الأرض, ومعنى قراب الأرض: ملء الأرض, وهذا حديث قدسي، أوله: (قال الله تعالى: يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي, ....) إلخ.

وأخرج أحمد ومسلم وغيرهما عن أبي ذر: (ومن عمل قراب الأرض خطيئة ثم لقيني لا يشرك بي شيئًا جعلت له مثلها مغفرة).

وقوله: ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا, أي: ثم مت حال كونك لا تشرك بي شيئًا، وهذا شرط في الوعد بحصول المغفرة وهو السلامة من الشرك قليله وكثيره.

ولذا قال المصنف رحمه الله: تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة, أنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان وما بعده تبين لك معنى قول: (لا إله إلا الله) وتبين لك خطأ المغرورين, أنك إذا عرفت حديث أنس، عرفت أن قوله في حديث عتبان: (فإن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله، يبتغي بذلك وجه الله) أن ترك الشرك، ليس قولها باللسان فقط.



فمغفرة الذنوب مشروطة بالسلامة من الشرك , فالذي لا يسلم من الأكبر لا تنفعه أصلاً ، والذي مات ومعه الأصغر تضعف معه ، لا يقوى قولها على تكفير السيئات ، والذي معه البدع والمعاصى ينقص ثوابها.



#### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "سعة فضل الله" أي بحيث لو لقيه العبد بملء الأرض خطايا ثم لقيه غير مشرك به شيئا لقيه بمثلها مغفرة.

الثانية "كثرة ثواب التوحيد عند الله" أي لكون من مات عليه دخل الجنة وحرم على النار وكلمته ترجح على جميع المخلوقات.

الثالثة "تكفيره مع ذلك للذنوب" أي أن من مات على التوحيد لا يشرك بالله شيئا غفر الله له ذنوبه لأن هذا يتضمن من محبة الله وإجلاله والإقبال عليه ما يمنع صاحبه أن يصر على الذنوب بل يتوب عنها فتكفر عنه.

الرابعة "تفسير الآية التي في سورة الأنعام" أي قوله تعالى: {الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْدِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم} وتفسيرها أي هؤلاء الذين أخلصوا لله ولم يخلطوا توحيدهم بشرك هم الآمنون في الآخرة المهتدون في الدنيا.

الخامسة "تأمل الخمس التي في حديث عبادة" أي من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبد الله ورسوله وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه والجنة حق والنارحق.

السادسة "أنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان وما بعده تبين لك معنى قول لا إله إلا الله وتبين لك خطأ المغرورين" أي إذا جمعت بين حديث عبادة الذي فيه: "شهادة أن لا إله إلا الله" وحديث عتبان الذي فيه: "يبتغي بذلك وجه الله" وحديث أنس الذي فيه ترك الشرك تبين لك أن معنى لا إله إلا الله التكلم بهذه الكلمة مع الاعتقاد لمعناها والعمل بمقتضاها وإفراد الله بجميع أنواع العبادة وترك الشرك وتبين لك خطأ المغرورين الذين يظنون أن التلفظ بهذه الكلمة كاف في التوحيد مع ما هدموه من أركانها وارتكبوه من الشرك المنافي لها.

الثامنة "كون الأنبياء يحتاجون للتنبيه على فضل لا إله إلا الله" أي حيث أرشد الله موسى إلى قولها ثم نبهه على فضلها.

التاسعة "التنبية لرجحانها بجميع المخلوقات مع أن كثيرا ممن يقولها يخف ميزانه" أي لقوله: "مالت بهن لا إله إلا الله" وأما كون كثير ممن يقولها يخف ميزانه فلعدم تحققه بها ظاهرا وباطنا وعدم الإتيان بجميع شروطها وأركانها ولوازمها.

العاشرة "النص على أن الأرضين سبع كالسموات" أي لقوله: "والأرضين السبع"

الحادية عشرة "أن لهن عمارا" أي السموات والأرضين لقوله: "وعامرهن غيرى" كما أشار إليه في تيسير العزيز الحميد.



الثانية عشرة "إثبات الصفات خلافا للمعطلة" أي يؤخذ من الحديث إثبات الصفات مثل كونه تعالى قال ويقول خلافا لمن نفى صفات الكلام وعطلها وفيه دليل على عظمته جل وعلا لقوله: "وعامر هن غيري" وإثبات صفة الوجه كما أشار إليه بعد ذلك.

الثالثة عشرة "أنك إذا عرفت حديث أنس عرفت أن قوله في حديث عتبان: "
فإن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله" أنه ترك
الشرك ليس قولها باللسان فقط" أي إذا عرفت حديث أنس الذي فيه أن
الخطايا لا تغفر إلا باجتناب الشرك عرفت أن تحريم النار المذكور في حديث
عتبان ليس لمن قالها باللسان فقط بل لابد من ترك الشرك وإفراد الله وحده
بالعبادة.

الرابعة عشرة "تأمل الجمع بين كون عيسى ومحمد عبدي الله ورسوليه" أي دفعا للإفراط والتفريط فكونهما عبدين ينفي الإفراط والغلو وكونهما رسولين ينفى لتفريط الذي هو ترك تعظيمهما واتباعهما والإيمان بهما.

الخامسة عشرة "معرفة اختصاص عيسى بكونه كلمة الله" أي وجد بكن وليس هو كن ولكن بكن كان وذلك أن الله أرسل الملك إلى مريم فنفخ فيها فقال الله له كن فكان.

السادسة عشرة "معرفة كونه روحا منه" أي من الأرواح التي خلقها واستنطقها بقوله: {ألَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى} .

السابعة عشرة "معرفة فضل الإيمان بالجنة والنار" أي حيث جعله شرطا في دخول الجنة وقرنه بالشهادتين وما بعدها.

الثامنة عشرة "معرفة قوله على ما كان من العمل" أي من مات عاملا بما ذكر في الحديث معتقدا له دخل الجنة على ما كان عليه من صلاح وفساد لأن أهل التوحيد لا بد لهم من دخول الجنة.

التاسعة عشرة "معرفة أن الميزان له كفتان" أي: حيث بين في الحديث أن السموات السبع والأرضين وعامرهن لو وضعت في كفه ولا إله إلا الله في الكفة الأخرى مالت بهن لا إله إلا الله.

العشرون "معرفة ذكر الوجه" أي كما في قوله صلى الله عليه وسلم: "يبتغي بذلك وجه الله" ففيه إثبات صفة الوجه لله حقيقة على ما يليق بجلاله وعظمته.



قال المصنف رحمه الله: (باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب) أي أن هذا باب فيه أدلة من الكتاب والسنة تدل على أن من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب ولا عذاب، لما ذكر رحمه الله تعالى التوحيد وفضله ناسب أن يذكر تحقيقه، فإنه لا يحصل كمال فضله إلا بكمال تحقيقه، وتحقيق التوحيد تخليصه وتصفيته عن شوائب الشرك والبدع والمعاصي.

والشرك الأكبر ينافيه بالكليه والبدع تنافي كماله الواجب ، والمعاصي تقدح فيه وتنقص ثوابه ، فإذا حصل هذا التحقيق حصل الأمن التام ، والاهتداء التام .

ثم ذكر المصنف رحمه الله قوله تعالى: {إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَاتِتاً سِّهِ حَنِيفاً وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ} , مناسبة الآية للترجمة أن الله تعالى وصف خليله عليه الصلاة والسلام بهذه الصفات التي هي الغاية في تحقيق التوحيد ، وقد أمرنا بالتأسي والاقتداء به ، كما في قوله تعالى : {قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالْقِيدِنَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ وقوله تعالى : {قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي الْبُرَاهِيمَ وَالْمِيمَ وَالْمِيمَ وَالْمِيمَ وَالْمِيمَ وَالْبَعْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَحْدَهُ} , وقوله تعالى : { إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً } أي : إمامًا على الحنيفية ، قدوة يقتدى وقوله تعالى : { إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً } أي : إمامًا على الحنيفية ، قدوة يقتدى به ، معلمًا للخير , {قانِتًا سِّهِ} أي : خاشعًا مطيعًا ، { حَنِيفاً} أي : منحرفا عن الشرك إلى التوحيد ، مقبلا إلى الله ، { وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ} فارقهم بالقلب واللسان والبدن ، وأنكر ما كانوا عليه من الشرك ، كما قال الله عنه أنه قال : { إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ } ، وضم إلى ذلك أن اعتزله ، كما في قوله تعالى : { إِنَّ عَنْ المُعْرِقُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ } .

ثم ذكر المصنف قوله تعالى: {وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لا يُشْرِكُونَ}, فبهذه الآية أن الله وصف المؤمنين السابقين بهذه الصفات الحميدة، فقال تعالى: {إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ} إلى قوله: {وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لا يُشْرِكُونَ} أي: لا يعبدون معه غيره، بل يوحدونه، ومن كان كذلك فقد بلغ تحقيق التوحيد



هذا مناسبة الآية للترجمة.

قال المصنف رحمه الله عن حصين بن عبد الرحمن , وهومن كبار أصحاب الحديث ، ثقة روى عن جابر وغيره ، وروى عنه شعبة والثوري وجماعة ، مات سنة 136 ه.

قوله: قال: كنت عند سعيد بن جبير, وسعيد هو أبو محمد الإمام الفقيه, من جلة أصحاب ابن عباس.

قوله: فقال: أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة, القائل هو سعيد بن جبير، والكوكب النجم، قوله ( انقض ) أي: سقط، ( والبارحة ): هي أقرب ليلة مضت.

قوله: فقلت: أنا, أي: قال حصين بن عبد الرحمن: أنا رأيته أي الكوكب.

ثم قلت : أما إني لم أكن في صلاة , القائل هو حصين نفى عن نفسه , إيهام العبادة .

قوله: ولكني لدغت , واللدغ واللسع واللسب بمعنى ، أي أني استيقضت من اللدغ ، لا أنى كنت أصلى .

قال: فما صنعت ؟ أي : القائل هو سعيد .

قلت: ارتقيت ، القائل هو حصين , أي طلبت من يرقيني .

قوله: قال: فما حملك على ذلك ؟ أي: أن سعيد سأله عن مستنده في فعله.

قلت: حديث حدثناه الشعبي, أي: حصين قال: حدثنا الشعبي, والشعبي هو عامر بن شراحيل، ولد في خلافة عمر، من كبار فقهاء التابعين وثقاتهم، روى عن علي وسعد بن أبي وقاص وغيرهم، وعنه أبو إسحاق السبيعي وأشعث، مات سنة 103هـ.

قال: وما حدثكم ؟ سعيد قال: لحصين وما حدثكم به الشعبي من جواز الرقيه.

قلت: حدثنا عن بريدة بن الحصيب, الأسلمي المتوفى بمرو سنة 62 ه.



أنه قال: (لا رقية إلا من عين أو حمة), وهذا الحديث رواه أحمد وابن ماجه عنه مرفوعا، ورواه أحمد وأبو داود والترمذي عن عمران بن حصين مرفوعًا، ورجال أحمد ثقات، وأصله في الصحيحين، ومعنى قوله (لا رقية إلا من عين أو حمة) أي: لا رقية أشفى وأولى من رقية العين و الحمة, كما انها أي الرقيه تنفع في غيرهما من الأمراض, لأنه أمر بالرقية مطلقاً. والعين هي إصابة العائن غيره بعينه إذا نظر إليه, ولا تؤثر العين إلا بإذن الله الكوني لا الشرعى.

وأما الحمة: فهي لدغ وقرص الحية والعقرب وشبههما.

قال: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع , أي فعل الحسن من أخذ بما بلغه من العلم وعمل به ، وهذا الحديث رواه أحمد وابن ماجه عنه مرفوعا ، ورواه أحمد وأبو داود والترمذي عن عمران بن حصين مرفوعًا ، ورجال أحمد ثقات ، وأصله في الصحيحين .

قوله: ولكن حدثنا, أي: أخبر سعيد بن جبير, حصين بن عبد الرحمن عن درجة أرفع من تلك الدرجة وهي تحقيق التوكل, لذا علم أن الحديث الأول, لا يخالف الثاني.

ابن عباس, هو عبد الله بن عباس ابن عبد المطلب ابن عم النبي صلى الله عليه وسلم، مات بالطائف سنة 68 ه.

قوله: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: عرضت علي الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط, الرهط: هم الجماعة دون العشرة.

قوله: والنبي ومعه الرجل والرجلان, أي: لم يتبعه إلا واحد أو اثنان.

قوله: والنبي وليس معه أحد , أي: يبعث في قومه فلا يتبعه منهم أحد .

قوله: إذ رفع لي سواد عظيم, ضد البياض ، أي: رفع لي أشخاص كثيرة ، من بعد لا أدري من هم.

قوله فظننت أنهم أمتى , فقيل لى : هذا موسى وقومه , أي : موسى بن



عمران كليم الرحمن. وقومه: أتباعه على دينه من بني إسرائيل.

قوله: فنظرت فإذا سواد عظيم, وفي رواية: (قد سد الأفق).

قوله: فقيل لي: هذه أمتك ومعهم سبعون ألفا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب , لتحقيقهم التوحيد، وفيه فضيلة هذه الأمة وأنهم أكثر الأمم تابعا لنبيهم صلى الله عليه وسلم ، وفيه فضيلة هذه الأمة بالكمية والكيفية , والكمية : الكثرة والعدد ، والكيفية : فضيلتهم في صفاتهم ، وفي رواية : ( ويدخل الجنة من هؤلاء من أمتك سبعون ألفا ) , وفي رواية : ( تضيء وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر ) , وأخرج أحمد والبيهقي وغيرهما: ( فاستزدت ربي فزادني مع كل الف سبعين ألفا ). قال الحافظ : وسنده جيد , ولمسلم: ( مع كل واحد منهم سبعون ألفا ) .

قوله: ثم نهض فدخل منزله , أي : أن النبي صلى الله عليه وسلم قام من مجلسه , فدخل منزله , أي داره وبيته .

قوله: فخاض الناس في أولئك, أي: تباحث الحاضرون وتناظروا واختلفوا في شأن السبعين ألف, في أي عمل نالوا هذه الدرجة.

قوله: فقال بعضهم: فلعلهم الذين صحبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم, أي: أن هؤلاء هم الذين صحبوا الرسول صلى الله عليه وسلم, بأنهم أفضل الخلق بعد الرسل رضى الله عنهم وأرضاهم.

قوله: وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئًا, أي أن لهم مزية على من ولد في الجاهلية, لكن هذا ليس على الأطلاق, فقد يكون من أدركته الجاهلية أفضل كما في الحديث: (خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا), وكما وقع لعمر وخالد وغيرهما رضي الله عنهما.

قوله: وذكروا أشياء, أي غير هاتين الخصلتين.

قوله: فخرج عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبروه, بما تفاوضوا فيه من هؤلاء الذين يدخلون الجنة بغير حساب.



قوله: فقال: هم الذين لا يسترقون, أي لا يطلبون من يرقيهم مع جواز الرقيه, فقد رقى جبريل النبي صلى الله عليه وسلم، ورقى النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه، ولكن هذا من غير طلب, المراد هنا وصف السبعين ألف بتمام التوكل، حتى يسألون غيرهم أن يرقيهم.

قوله: ولا يكتوون, أي: لا يسألون غيرهم أن يكويهم ، كما لا يسألون غيرهم أن يرقيهم مع أن الكي في نفسه جائز ، وإنما ورد الثناء على تاركه فيدل على أن تركه أفضل وأكمل ، فمن ترك سؤال الرقيه والكي احتساباً, فهو من كمال تحقيق التوحيد ، ومن تركه تجلداً وتصبراً لم يكن تركه من التوحيد في شيء فضلا عن أن يكون من تحقيقه .

قوله: ولا يتطيرون, أي لا يتشاءمون بالطير ونحوها.

قوله: وعلى ربهم يتوكلون, أي: أنهم يتركون الأمورالتي تركها أكمل في التحقيق مع حاجتهم إليها توكلا على الله كالاكتواء والاسترقاء ، وأما مباشرة الأسباب والتداوي على وجه لا كراهة فيه ، فغير قادح في التوكل ، فلا يكون تركه مشروعًا, لما في الصحيحين: (ما أنزل الله من داء إلا أنزل له شفاء، علمه من علمه ، وجهله من جهله), وروى أحمد مرفوعاً (يا عباد الله تداووا , فإن الله لم يضع داء, إلا وضع له شفاء غير داء واحد ، قالوا: ما هو ؟ قال : الهرم), فلا تتم حقيقة التوحيد إلا بمباشرة الأسباب، وتعطيلها يقدح في التوكل، فلا يجعل العبد عجزه توكلاً، ولا توكله عجزا.

قوله: فقام عكاشة بن محصن, هو عكاشة ابن محصن الأسدي، من السابقين، شهد بدرًا، واستشهد في قتال الردة مع خالد بن الوليد, سنة 12 هـ.

قوله: فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم، قال: أنت منهم, وفي رواية في البخاري: ( اللهم اجعله منهم).

قوله: ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أن يجعلني منهم، قال: سبقك بها عكاشة , أي قال ذلك سدًّا للذريعة لئلا يتتابع الناس فيسأل من ليس أهلا فيرد، فيعرفه الحاضرون، وفيه استعمال المعاريض، وحسن خلقه صلى الله عليه وسلم حيث لم يقل أنت منهم، ولا لست منهم, وهذا الحديث رواه البخاري ومسلم واللفظ له.



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "معرفة مراتب الناس في التوحيد" أي أنها مختلفة فمنهم من يدخل الجنة بغير حساب ومنهم من يدخل النار بذنوبه ثم يخرج منها ومنهم من هو بين ذلك.

الثانية "ما معنى تحقيقه" أي معناه تخليصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والإصرار على المعاصي.

الثالثة "ثناؤه سبحانه على إبراهيم بكونه لم يك من المشركين" أي لقوله: {وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ} فقد تبرأ منهم وكفر بهم وعاداهم وكسر أصنامهم وهذا هو الغاية في تحقيق التوحيد.

الرابعة "ثناؤه على سادات الأولياء بسلامتهم من الشرك" أي لقوله: {وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لا يُشْرِكُونَ} وهذا يتضمن إقبالهم على الله تعالى وسلامتهم من الشرك مطلقا وهذا هو تحقيق التوحيد.

الخامسة "كون ترك الرقية والكي من تحقيق التوحيد" أي لقوله: "هم الذين لا يسترقون ولا يكتوون" وذلك لما فيه من التفات القلب إلى غير الله تعالى.

السادسة "كون الجامع لتلك الخصال هو التوكل" أي تركوا هذه الخصال توكلا على الله لقوله: " وعلى ربهم يتوكلون".

السابعة "عمق علم الصحابة لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بالعمل" أي لقول بعضهم: "فلعلهم الذين صحبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم" وقول بعضهم: "لعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئا" وذكروا أشياء. الثامنة "حرصهم على الخير" أي لما حرصوا على معرفة أعمالهم ليعملوا بها فيحصلوا ثواب الذين يدخلون الجنة بغير حساب دل ذلك على حرصهم على الخير.

التاسعة "فضيلة هذه الأمة بالكمية والكيفية" أي أنه يدخل الجنة منهم خلق كثير فهذا بالكمية وأما بالكيفية فدخول سبعين ألفا منهم الجنة بغير حساب ولا عذاب

العاشرة "فضيلة أصحاب موسى" أي لقوله: "إذ رفع لي سواد عظيم فظننتهم أمتي فقيل هذا موسى وقومه" ثم ذكر ما يدل على أن هذه الأمة أفضل منهم. الحادية عشرة "عرض الأمم عليه عليه الصلاة والسلام" أي لقوله: "عرضت علي الأمم" والمراد أن الله أراه مثالها إذا جاءت يوم القيامة.

الثانية عشرة "أن كل أمة تحشر وحدها مع نبيها" أي لقوله: " فرأيت النبي ومعه الرهط" الخ.

الثالثة عشرة "قلة من استجاب للأنبياء" أي لقوله: " والنبي ومعه الرجل والرجلان".



الرابعة عشرة "أن من لم يجبه أحد يأتي وحده" أي لقوله: "والنبي ليس معه أحد".

الخامسة عشرة "ثمرة هذا العلم وهو عدم الاغترار بالكثرة وعدم الزهد في القلة" أي أن هذا الحديث يفيد أن الأكثر لم يتبعوا الرسل فلا يغتر بهم وأن الأقل هم الذين اتبعوهم فلا يزهد بهم بل يتبع الحق الذي هم عليه ويترك الباطل الذي عليه الأكثر ولا يغتر بهم كما قال تعالى: {وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ}.

السادسة عشرة "الرخصة في الرقية من العين والحمة" أي لقوله: "لا رقية إلا من عين أو حمة" والعين إصابة العائن غيره، والحمة قرصة العقرب

وشبهها من ذوات السموم.

السابعة عشرة "عمق علم السلف لقوله: "قد أحسن من انتهى إلى ما سمع ولكن كذا وكذا" فعلم أن الحديث الأول لا يخالف الثاني" أي لما ذكر حصين أنه فعل الرقية لما بلغه من حديث بريدة صوبه سعيد ثم بين له ما هو أفضل من ذلك و أنه لا يخالفه بل يزيد عليه.

الثامنة عشرة "بعد السلف عن مدح الإنسان بما ليس فيه" أي لقول حصين: "أما إني لم أكن في صلاة" فخاف أن يظن الحاضرون أنه قام يصلي فدفع عن نفسه إيهام العبادة.

التاسعة عشرة "قوله أنت منهم" علم من أعلام النبوة أي لكونه قتل شهيدا في سبيل الله فوقع كما أخبر.

العشرون "فضيلة عكاشة" أي لقوله: " أنت منهم" أي الذين يدخلون الجنة بغير حساب.

الحادية والعشرون "استعمال المعاريض" أي لما خاف أن يقوم من ليس بأهل فيطلب ذلك سد الباب بقوله: "سبقك بها عكاشة".

الثانية والعشرون "حسن خلقه صلى الله عليه وسلم" أي لكونه لم يقل: "لست منهم" فيقع في نفسه شيء ولكنه قال: "سبقك بها عكاشة".



قال المصنف رحمه الله: (باب الخوف من الشرك) وذلك لأن الإنسان إذا عرف التوحيد وفضله وتحقيقه, ناسب أن يُذّكر المؤمن بالخوف من ضده, وهو الشرك، وحقيقة الخوف من الشرك صدق الالتجاء إلى الله والاعتماد عليه والابتهال والتضرع إليه سبحانه, كما في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم يكثر من قول: (يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك, قيل له: يا رسول الله وإن القلوب لتتقلب ؟ قال: إن قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء, فإن شاء سبحانه أقامها على دينه، وإن شاء أزاغها).

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: {إِنَّ اللّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ}, في هذه الآية دليل على أن من مات على الشرك لا يغفر الله له، فهذا يوجب للعبد شدة الخوف من الشرك الذي هذا شأنه عند الله, وهذا هو مناسبة الآية لهذا الباب.

قوله: { وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ} , أي: ما دون الشرك الأكبر من الذنوب, داخل تحت المشيئة ، إن شاء غفر لمن لقيه به ، وإن شاء عذبه ، ولا يجوز أن يحمل قوله: {وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ} على التائب, فإن التائب من الشرك مغفور له بنص القرآن ، وفي الآية رد على الخوارج المكفرين بالذنوب ، وعلى المعتزلة القائلين بتخليد أصحاب الكبائر في النار , وعلى المرجئة الذين يقولون لا يضر مع الإيمان ذنب .

وقول المصنف رحمه الله: قال الخليل عليه السلام, هو إبراهيم بن آزر, هاجر إلى الشام، وتوفي بها, والخلة أخص من المحبة, كما في قوله صلى الله عليه وسلم ( فإن الله قد اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً ).

قوله: {وَاجْنُبْنِي وَبَنِي اللّهُ الْأَصْنَامَ}, ومناسبة الآية في هذا الباب, هي أن تَعْبُد الأَصْنَامَ إلى الشرك ، فكيف يأمن الوقوع أنه إذا كان الخليل عليه السلام يخاف أن يقع في الشرك ، فكيف يأمن الوقوع فيه من هو دونه فهو أولى بالخوف منه, وأولى بعدم الأمن من الوقوع فيه. قال إبراهيم التيمي: (ومن يأمن البلاء بعد إبراهيم).



قوله رحمه الله: وفي الحديث: ( أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر ، فسئل عنه فقال: الرياء), هذا الحديث رواه أحمد والطبراني, ومناسبته للباب أن النبي صلى الله عليه وسلم, خاف على أصحابه من الوقوع في الشرك الأصغر, فينبغي للإنسان أن يحذر كل الحذر، ويخاف أن يقع في الشرك الأكبر إذا كان الأصغر مخوفا على الصالحين.

والشرك قسمان: أكبر وأصغر:

فالأكبر: أن يسوي غير الله في الله, فيما هو من خصائص الله, كالمحبة, والتوكل, والذبح وغير ذلك, وحكمه أنه لا يغفر لصاحبه أبداً, إلا بالتوبة قبل الموت, وأنه يحبط جميع الأعمال, وأن صاحبه خالدٌ مخلدٌ في النار إذا مات عليه نعوذ بالله من النار.

والأصغر: هو ما أتى في النصوص أنه شرك ، ولم يصل إلى حد الشرك الأكبر ، كالرياء والسمعة , فإن المرأي يصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل إليه , وهو يحبط العمل الذي قارنه ، من أوله إلى أخره , وقد لا يحبط العمل إذا كان في أثنائه ودافعه ولا يوجب التخليد في النار ، ولا ينقل عن الملة ، ويدخل تحت الموازنة ، إن حصل معه حسنات راجحة على ذنوبه كان تحت المشبئة .

وقوله رحمه الله : وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( من مات وهو يدعو لله ندا دخل النار ) . رواه البخاري , والند المثل والشبيه ، واتخاذ الند على قسمين :

الأول: أن يجعل لله شريكا في أنواع العبادة أو بعضها ، هذا شرك أكبر.

والثاني ما كان من نوع الشرك الأصغر ، كقول الرجل: ما شاء الله وشئت ، ولولا الله وأنت ، وكيسير الرياء .

وهذا الحديث فيه أيضًا التحذير من الشرك والتخويف منه ، فمن جعل لله ندا في العبادة يدعوه ويسأله ويستغيث به ، نبياً كان أو غيره , ومات قبل التوبة دخل النار , نعوذ بالله من النار .



وقول المصنف رحمه الله: ولمسلم عن جابر رضي الله عنه, جابر: هو ابن عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصاري، صحابي جليل, مات بالمدينة سنة 74 هد، وله 94 سنة

قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من لقي الله لا يشرك به شيئًا دخل الجنة), ففي هذا الحديث دليل على فضيلة السلامه من الشرك.

وقوله صلى الله عليه وسلم: ( ومن لقيه يشرك به شيئًا دخل النار), فيه التغليظ في النهي عن الشرك, فينبغي شدة الخوف منه, نعوذ بالله من الشرك الأكبر والأصغر.



#### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "الخوف من الشرك" أي لكون الله أخبر أنه لا يغفره لمن لم يتب منه فهذا يوجب الحذر منه ولقوله عليه الصلاة والسلام: "أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر".

الثانية "أن الرياء من الشرك" أي لقوله: " أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر " فسئل عنه فقال: "الرياء".

الثالثة "أنه من الشرك الأصغر" أي لقوله: " أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر" الخ.

الرابعة "أنه أخوف ما يخاف منه على الصالحين" أي لكون النبي صلى الله على وسلم خافه على الصحابة مع فضلهم وسابقتهم فكيف بغير هم.

الخامسة "قرب الجنة والنار" أي حيث أخبر أن من مات عير مشرك دخل الجنة ومن مات عير مشرك دخل البنة ومن مات مشركا دخل النار فلم يجعل بينه وبينها شيئا إلا الموت على ذلك.

السادسة "الجمع بين قربهما في حديث واحد" أي كما في حديث جابر.

السابعة "أنه من لقيه لا يشرك به شيئا دخل الجنة" أي لكونه من أهل التوحيد وأهل التوحيد لا بد لهم من دخول الجنة ومن لقيه يشرك به شيئا دخل النار ولو كان من أعبد الناس أي لأن الشرك يحبط الأعمال فلا تنفعه عبادته.

الثامنة "المسألة العظيمة سؤال الخليل له ولبنيه وقاية عبادة الأصنام" أي إذا كان إبراهيم الذي أثنى الله عليه بما أثنى قد خاف على نفسه وعلى بنيه الذين منهم الأنبياء عبادة الأصنام فكيف بغيره كما قال إبراهيم التيمي: "ومن يأمن البلاء بعد إبراهيم".

التاسعة "اعتباره بحال الأكثر لقوله: {رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ}" أي أن سبب خوفه من ذلك أن الأكثر قد ضل بعبادة الأصنام فلم يتخلص منها إلا القليل من الناس.

العاشرة "فيه تفسير لا إله إلا الله كما ذكره البخاري" أي أنها تقتضي إفراد الله بالعبادة، وأن لا يشرك به شيء من خلقه ولا يجعل له ند منهم.

الحادية عشرة "فضيلة من سلم من الشرك" أي أن من سلم منه دخل الجنة.



قال المصنف رحمه الله: (باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله) نبه المصنف رحمه الله في هذه الترجمة على أنه ينبغي لمن عرف ما تقدم, أي عرف التوحيد وفضله وتحقيقه, والخوف مما يناقضه ينبغي له ألا يقتصر على نفسه، بل يدعوا إلى الله, وإلى شهادة أن لا إله إلا الله, وإلى العمل بشهادة أن لا إله إلا الله، وإلى العمل بشهادة أن لا إله إلا الله، وإلى تحقيق التوحيد, ليكون من ورثة الأنبياء وعلى طريقهم وطريق أتباعهم, ولا ريب أن كل واحد من الأمة يجب عليه أن يقوم بما يقدر عليه من الدعوة إلى الله, ما لم يقم به غيره, فيكون من فروض الكفاية, كالدعوة إلى العمل بأركان الإسلام وأصول الإيمان، بل الأمر بما أمر الله به، والنهى عما نهى عنه.

وقال المصنف رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: {قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعْنِي} الآية, يقول الله تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: قل: هذه الدعوة التي أدعو إليها من الدعاء إلى توحيد الله, طريقتي, ومسلكي, أدعوا إلى الله، لا إلى حظ نفسي، على بصيرة بذلك ويقين, {أَنَا وَمَنِ اتَّبَعْنِي} أي: ويدعو إليه على بصيرة أيضًا من اتبعني وصدقني وآمن بي، ومعنى البصيرة: المعرفة التي تميز بها بين الحق والباطل, وقوله تعالى: {وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ}, أي لست من المشركين بالاعتقاد ولا في العمل, ولا في المسكن, ففي هذا البراءة من الشرك وأهله, فلا بد في الدعوة إلى الله, أن تكون خالصةً لوجه الله تعالى, وتكون على وفق سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم, فإن أخل بالأول, كان في العمل شرك, وإن أخل في الثانى كان فيه بدعة.

قال رحمه الله تعالى: وعن ابن عباس رضي الله عنهما (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذا إلى اليمن , أرسله إلى اليمن النبي صلى الله عليه وسلم , سنة عشر قبل حجه صلى الله عليه وسلم ، أرسله إلى اليمن مبلغا لهم , ومفقها , ومعلما , وحاكما , وهذا من فضائل معاذ رضي الله عنه , ولم



يزل في اليمن إلى أن قدم في خلافة أبي بكر ، ثم توجه إلى الشام, فمات بها رضى الله عنه وأرضاه.

قوله صلى الله عيه وسلم: قال له: إنك تأتي قوما من أهل الكتاب, فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله, أي: يعني بذلك اليهود والنصارى لأنهم كانوا في اليمن أكثر من مشركي العرب، فنبه على أنهم ليسوا أميين كسائر العرب، ليتهيأ لمناظرتهم، وهو كالتوطئة للوصية ليجمع همته.

قوله صلى الله عيه وسلم: فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله رأي: أنهم قد يأتونك بعلوم وأشياء ، ولكن لا يكن همك إلا هذا الشأن.

قوله صلى الله عيه وسلم: وفي رواية: (إلى أن يوحدوا الله), هذه الرواية في صحيح البخاري، بيّن بها المصنف معنى شهادة أن لا إله إلا الله، أي أن معناها توحيد الله بالعبادة ونفي عبادة ما سواه، وفي رواية للبخاري: (أدعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله)، فهذه الروايات يفسر بعضها بعضا، والمراد بذلك النطق بالشهادتين و العلم والعمل بما دلت عليه، من إفراد الله بالعباده.

قوله: فإن هم أطاعوك لذلك , أي شهدوا وانقادوا لذلك ، وكفروا بما يعبد من دون الله .

قوله صلى الله عليه وسلم: فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة, فيه دليل على أن الصلاة أول واجب بعد الشهادتين ، وأن الصلاة لا تصح إلا بالتوحيد, وفيه دليل على أن الواجب من الصلوات هي الخمس الصلوات صلاة الفجر, وصلاة الظهر, وصلاة العصر, وصلاة المغرب, وصلاة العشاء, وما سوى ذلك إما أن يكون فرض كفاية أي يكون من فروض الكفايات, أو من التطوعات المسنونة.

قوله صلى الله عليه وسلم: فإن هم أطاعوك لذلك , أي : وحدوا الله وأقاموا الصلاة .



قوله: فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم, فيه دليل على أن الزكاة أوجب الأركان بعد الصلاة، {وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاة}.

وحديث : (أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ، وأن محمدًا رسول الله ، ويقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ), وفيه أنها تؤخذ من الأغنياء فترد على الفقراء .

قوله: فإن هم أطاعوك لذلك, أي أدوا الزكاة المشروعة فاقبلها منهم، وفي رواية: ( فإذا أقروا بذلك فخذ منهم).

قوله: فإياك وكرائم أموالهم, بنصب على التحذير، من أخذ كرائم الأموال دون الوسط, فإنه يحرم على العامل أخذ كرائم الأموال، كما يحرم على صاحبه إخراج شراره بل الوسط.

قوله: واتق دعوة المظلوم, أي: اجعل العدل وترك الظلم وقاية بينك وبين الله تقيك دعوة المظلوم.

قوله: فإنه ليس بينها وبين الله حجاب, أي: أن دعوة المظلوم لا ترد ولا تحجب

قوله: أخرجاه, أي: البخاري ومسلم.

قال المصنف رحمه الله تعالى: ولهما , أي البخاري ومسلم ,

قوله: عن سبهل بن سعد رضي الله عنه, سبهل بن سعد الخزرجي الأنصاري صحابي ، وابن صحابي , وهو آخر من مات بالمدينة من الصحابة سنة 88، وقيل: 91 هـ، وقد جاوز المائة.

قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يوم خيبر, أي قال يوم حصار خيبر سنة 7 ه.

قوله: لأعطين الراية, قال جماعة من أهل اللغة: بترادف الراية واللواء، لكن روى أحمد والترمذي من حديث ابن عباس: (كانت راية رسول الله صلى الله عليه وسلم سوداء ولواؤه أبيض)، والراية علم الجيش، يرجعون



إليه عند الكر والفر, وكذا لواء الجيش علمه ، وهو دون الراية.

قوله غدًا: والغد اليوم التالي ليومك على أثره.

قوله: رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله, فيه إثبات صفة المحبة لله عز وجل, وأنه سبحانه يحب ويحب, كما في قوله تعالى: { فَسَوْفَ يَأْتِي الله عز وجل وأنه سبحانه يحب ويحب, كما في قوله تعالى: { فَسَوْفَ يَأْتِي الله بِقَوْمٍ يُحِبُّونَه }, خلافاً لمن أول صفة المحبة, ولم يثبتها كالجهمية والمعتزلة والأشاعرة ونحوهم, وتأويلهم باطل مردود لأنه خلاف الحق, والحق إثبات صفة المحبه لله على ما يليق بجلالة وعظمته كسائر أسمائه وصفاته, وأنه سبحانه يُحِب ويُحَب ففي هذا إثبات فضيلة على رضي الله عنه وزيادة منقبته, بشهادة رسول الله صلى الله عليه وسلم له بذلك, مع أن هذا الوصف ليس مختصا به، ولا بالأئمة, لكن هذا الحديث من أقوى ما يحتج به على النواصب الذين لا يتولونه ، أو يفسقونه كالخوارج, وقد وردة أحاديث في فضل على بن أبي طالب رضى الله عنه.

قوله: يفتح الله على يديه, وهذا على وجه البشارة بحصول الفتح، فهو علم من أعلام النبوة, قال تعالى: { عَالِمُ الغَيْبِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً \* إِلاَّ مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً }.

قوله: فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها, أي يخوضون فيمن يدفع الراية إليه.

قوله: فلما أصبحوا غدوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم كلهم يرجو أن يعطاها ، حرصًا عليه لكونه محبوبًا عند الله ، وتفتح هذه البلدة على يديه ، ففيه أن فعل الأسباب المباحة أو الواجبة أو المستحبة لا ينافي التوكل.

فقال: أين علي بن أبي طالب ؟ وعلي رضي الله عنه هو ابن عم النبي صلى الله عليه وسلم وزوج ابنته فاطمة ، الخليفة الرابع ، من أسبق السابقين، ومن أهل بدر وبيعة الرضوان ، وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة ، ومناقبه رضي الله عنه مشهورة ، قتله ابن مُلجم في رمضان سنة 40 ه.

قوله: فقيل: هو يشتكي عينيه, أي من الرمد, كما في صحيح مسلم: ( فأتي



به أرمد ) , وفيه عن سلمة : ( فأرسلني إلى علي ، فجئت به أقوده أرمد ، فبصق في عينيه فبرأ ) .

قوله: فأرسلوا إليه فأتي به، فبصق في عينيه, ودعا له فبرأ, كأن لم يكن به وجع, أي عوفي في الحال عافية كاملة, كأن لم يكن به وجع, وذلك بسبب دعوة النبى صلى الله عليه وسلم.

قوله: وأعطاه الراية فقال: انفذ على رسلك ، حتى تنزل بساحتهم, أي: امض برفق وتؤدة, متمهلاً على رسلك ، من غير عجلة ولا طيش حتى تنزل بساحتهم ، أي بقرب حصونهم ، وفيه الأدب عند القتال ، وترك الطيش والأصوات المزعجة.

قوله: ثم ادعهم إلى الإسلام, والإسلام هو: الاستسلام لله بالتوحيد والخضوع له، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله, هذا هو الشاهد من الحديث للترجمة. فالدعوة دعوتان:

دعوة واجبة: وهي دعوة التبليغ, كما في قوله تعالى: { لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ } , وقوله تعالى: { لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ } , وقوله تعالى: { مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَغُ } .

ودعوة مندوبة : وهي دعوتهم, و تبليغهم, قبل القتال كما فعل علي رضي الله عنه .

قوله: وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه, أي أخبرهم بما يجب عليهم في الإسلام, إذا أجابوك إليه من الحقوق التي لابد لهم من فعلها, لأنها من شرائع الإسلام، فإن النطق بالشهادتين سبب العصمة، لا أنه نفسه العصمة، أو هو العصمة, لأنه لابد من العمل, فإن لله حقوقاً في الإسلام يجب على من نطق بالشهادتين أن يأتي بها, كما في الحديث ( فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها).

قوله: فو الله لأن يهدي الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر النعم, أي: هداية رجل على يديك خير لك من الإبل الحمر، وإنما عبر بها لأنها أنفس أموال العرب إذ ذاك, وكانوا يضربون بها المثل، والمراد خير من الدنيا وما عليها, وتشبيه أمور الآخرة بأمور الدنيا للتقريب إلى الإفهام، وإلا فذرة من ذرات الآخرة خير من الدنيا بأسرها وأمثالها معها, كما جاء في الحديث (



موضع سوط أحدكم في الجنة خير من الدنيا وما فيها).

قوله: يدوكون أي: يخوضون.

فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "أن الدعوة إلى الله طريق من اتبعه صلى الله عليه وسلم" أي لقوله: الثُّانُ مَن الله عليه وسلم" أي لقوله:

{قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي}.

الثانية "التنبيه على الإخلاص لأن كثيرا لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه" أي لقوله: {أَدْعُو إِلَى اللهِ} أي ليعبد الله وحده لا لشيء آخر من تحصيل جاه ومنزلة عند الناس وغير هما فإن ذلك ينافى الإخلاص.

الثالثة "أن البصيرة من الفرائض" أي لما جعل أتباعه من كان على بصيرة ودعا إلى الله على بصيرة ومن ليس كذلك فليس منهم حقيقة دل ذلك على أنها من الفر ائض لأن اتباعه فرض.

الرابعة "من دلائل حسن التوحيد أنه تنزيه الله تعالى عن المسبة" أي لقوله: {وَسُبْحَانَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ} وذلك أنه نزه الله أن يكون له شريك فدل على إفراده بالعبادة الذي هو التوحيد وأنه حسن مطلوب مأمور به.

الخامسة "أن من قبح الشرك كونه مسبة الله" أي لقوله: {وَسُبْحَانَ الله} معناه وقل تنزيها لله أن يكون له شريك أو معبود سواه فلما نزه نفسه عنه دل على قبحه.

السادسة "وهي من أهمها إبعاد المسلم عن المشركين لئلا يصير منهم ولو لم يشرك" أي لقوله: {وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ} أي لست منهم ولا هم مني أنا منهم بريء وهم مني برآء وقوله "ولو لم يشرك" أي إذا لم يتبرأ من المشركين صار منهم ولو لم يشرك.

السابعة "كون التوحيد أول واجب" أي حيث لم يؤمروا بشيء من الأعمال قبله بل أمر به قبل كل شيء ولو كان هناك شيء أوجب لبدأ به قبله لما أرسل معاذا.

الثامنة "أنه يبدأ به قبل كل شيء حتى الصلاة" أي لقوله: "فإن هم أطاعوا لك بذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات".

التاسعة "أن معنى أن يوحدوا الله معنى شهادة أن لا إله إلا الله" أي لقوله: "فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله" وفي رواية: "إلى أن يوحدوا الله" فدل ذلك على أن معناها إفراد الله بالعبادة ليس باللسان فقط.

العاشرة "أن الإنسان قد يكون من أهل الكتاب وهولا يعرفها أو يعرفها ولا يعمل بها" أي لكونه أمره أن يدعوهم إليها مع أنهم أهل كتاب، ولو كانوا يعرفونها ويعملون بها لما احتاج إلى أمره بذلك.

الحادية عشرة "التنبيه على التعليم بالتدريج" أي لكونه أمره أن يدعو إلى الشهادة أولا ثم الصلاة ثم الزكاة ولم يأمره أن يدعوهم إليها جميعا دفعة واحدة.



الثانية عشرة "البداءة بالأهم فالأهم" أي لكونه بدأ بالتوحيد أولا ثم ثنى بالصلاة ثم ثلث بالزكاة.

الثالثة عشرة "مصرف الزكاة" أي أنها تؤخذ من الأغنياء فترد على الفقراء. الرابعة عشرة "كشف العالم الشبهة عن المتعلم" أي لقوله: "إنك تأتي قوما من أهل الكتاب" الخ فنبهه بذلك ليأخذ أهبته.

الخامسة عشرة "النهي عن كرائم الأموال" أي لقوله: "إياك وكرائم أموالهم". السادسة عشرة "اتقاء دعوة المظلوم" أي لقوله: "واتق دعوة المظلوم" ومعناه اجعل بينك وبينها وقاية بفعل العدل وترك الظلم.

السابعة عشرة "الإخبار بأنها لا تحجب" أي لقوله: "فإنه ليس بينها وبين الله حجاب".

الثامنة عشرة "من أدلة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الأولياء من المشقة والجوع والوباء" أي ما حصل لهم يوم خيبر من الجوع وما حصل لعلي من الرمد وهذا يدل على أنهم لا يملكون لأنفسهم ضرا ولا نفعا ولا دفعا فكيف بغيرهم فلا يصرف لهم شيء من العبادة بل ذلك كله حق لله تعالى.

التاسعة عشرة "قوله: "لأعطين الراية" الخ، علم من أعلام النبوة" أي لكونه أخبر بذلك فوقع كما أخبر.

العشرون "تفله في عينيه علم من أعلامها أيضا" أي لكونه عوفي في الحال كأن لم بكن به وجع.

كأن لم يكن به وجع. الم الم يكن به وجع. الله عنه الله عنه الله ورسوله ور

الثانية والعشرون "فضل الصحابة في دوكهم تلك الليلة وشغلهم عن بشارة الفتح" أي أنهم خاضوا فيمن يدفعها إليه وكل منهم تمنى ذلك حرصا على محبة الله ورسوله ولم يبشر بعضهم بعضا بحصول الفتح مع أنه أخبر به.

الثالثة والعشرون "الإيمان بالقدر لحصولها لمن لم يسع ومنعها عمن سعى" أي لما قدر الله أنها تحصل لعلي حصلت له وهو لم يسع إليها والصحابة لما قدر أنها لا تحصل لهم لم يفدهم سعيهم لها حصولها.

الرابعة والعشرون "الأدب في قولة: "على رسلك" أي على مهلك بتؤدة وطمأنينة لا بطيش وعجلة فإنها خلاف الأدب.

الخامسة والعشرون "الدعوة إلى الإسلام قبل القتال" أي لقوله: "ثم ادعهم إلى الإسلام".

السادسة والعشرون "أنه مشروع لمن دعوا قبل ذلك وقوتلوا" أي حيث أمر عليا أن يدعو اليهود مع كونهم دعوا قبل ذلك وقوتلوا لما كانوا في المدينة قبل أن يجلوا.



السابعة والعشرون "الدعوة بالحكمة لقوله: "أخبرهم بما يجب" أي حيث أمره أن يخبرهم بالواجب عليهم كما قال تعالى: {ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْ عِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ} الآية.

الثامنة والعشرون "المعرفة بحق الله في الإسلام" أي لما أمره أن يخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه دل ذلك على معرفته وأنه واجب وحق الله في الإسلام فعل الواجبات وترك المنهيات.

التُاسعة والعشرون "ثواب من اهتدى على يديه رجل واحد" أي لقوله: "لأن يهدي الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر النعم".

الثلاثون "الحلف على الفتيا" أي لقوله: "فوالله لأن يهدي الله بك" الخ.



# قال المصنف رحمه الله: ( باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله )

قوله: (باب) يعني في بيان وإيضاح التوحيد ، والتفسير تارة يكون بذكر ما تحت اللفظ من معنى ، وتارة يكون بذكر الضد والمنافي , وعطف الشهادة على التوحيد من عطف الدال على المدلول , فإن التوحيد هو معنى لا إله إلا الله ومدلولها مطابقة .

قال المصنف: وقوله تعالى: {أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَقُرَبُ} الآية, فهذه الآية خطاب لكل من دعا من دون الله مدعوا، وذلك المدعو يبتغي إلى الله الوسيلة، فيرجوا رحمته ويخاف عذابه، وكل من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين, فقد تناولته هذه الآية فوجه مطابقة الآية للترجمة, أنه إذا كان دعاء الأنبياء والصالحين شركا، عرفنا أن التوحيد هو دعاء الله وحده لا شريك له، فكان في هذه الآية تفسير التوحيد وأنها دلت على أن دعوة الله وحده هي التوحيد، وهو تفسير الشيء بضده.

قال المصنف: وقوله تعالى: { وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الله مطابقة، فإن تَعْبُدُونَ إِلَّا الله مطابقة، فإن هذه اللام تسمى لام النفي، ولام التبرئة، فتبين أن معناها النفي والإثبات، والتجريد والتفريد، والولاء والبراء، وتبين أن معنى لا إله إلا الله توحيد الله بإخلاص العبادة له، والبراءة من عبادة كل ما سواه.

قال المصنف: وقوله: {اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَاتَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللّهِ} الآية وهذه الآية دلت على أن من اتبع وأطاع حبراً أو راهباً في تحليل ما حرم الله ، أو تحريم ما أحل الله مع اعتقاد ذلك في قلبه وكراهيته لحكم الله تعالى , فقد اتخذه ربا ومعبودا ، وجعله لله شريكا ، وذلك ينافي التوحيد ، كل معبود رب ، والرب هو المعبود , ولا يطلق معرفا إلا على الله ، قال تعالى : {وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ} وهذا وجه مطابقة الآية للترجمة ، وهذه الآية كقوله تعالى : {قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلا نَعْبُدَ إِلا اللّه ولا نُشْرِكَ بِهِ شَيْبًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللّهِ فَإِنْ تَوَلّوْا فَقُولُوا وَلا نَعْبُدَ إِلا اللّه ولا نُشْرِكَ بِهِ شَيْبًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللّهِ فَإِنْ تَوَلّوْا فَقُولُوا



# اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ} ,

وطاعة الأحبار والرهبان على وجهين:

الوجه الأول: أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله فيتبعونهم على هذا التبديل، فيعتقدون تحليل ما حرمه الله، أو تحريم ما أحله الله اتباعا لرؤسائهم، مع علمهم أنهم خالفوا أمر الله، فهؤلاء قد جعلوا لله شريكا, كما في قوله تعالى: {وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهاً وَاحِداً لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ }.

الوجه الثاني: أن يكون اعتقادهم بتحريم الحلال ، وتحليل الحرام ثابتا ,لكنهم أطاعوهم في معصية الله ، كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي الذي يعتقد أنها معاصي ، وهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب ، التي دون الشرك .

قال المصنف رحمه الله: وقوله تعالى: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُونِ اللّهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللّهِ} الآية ، أي يسوونهم في المحبة المقتضية الذل للمحبوب، والخضوع له كحب الله. وهو الله لا إله إلا هو ، لا ضد له ، ولا ند له ، ولا شريك له ، وكل من صرف من العبادة شيئًا لغير الله رغبة إليه ، أو رهبة منه فقد اتخذه ندا لله , والمراد محبة التأله والتعظيم المختصة برب العالمين ،التي هي إحدى القاعدتين اللتين عليهما مدار العبادة كما قال ابن القيم: وعبادة الرحمن غاية حبه مع ذل عابده هما قطبان

إلى أن قال:

ليس العبادة غير توحيد المح بَه مع خضوع القلب والأركان

وفي هذا يظهر مطابقة الآية للترجمة لما فيها من بيان التوحيد وتفسيره, وأما المحبة الطبيعيه, فلا تكون شركاً, ويأتى بيان ذلك في بابه إن شاء الله.

قال المصنف رحمه الله: وفي الصحيح, أي وفي صحيح مسلم عن أبي مالك الأشجعي عن أبيه ، وأبو مالك اسمه سعد بن طارق ، كوفي ثقة مات في حدود 140هـ، وأبوه طارق بن أشيم الأشجعي صحابي له أحاديث.



قال المصنف رحمه الله: وفي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم: "من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه, ورواه أحمد بلفظ ( من وحد الله، وكفر بما يعبد من دون الله ) ، فعلق صلى الله عليه وسلم عصمة المال والدم في هذا الحديث بأمرين:

الأول: قول لا إله إلا الله عن علم ويقين.

والثاني: الكفر بما يعبد من دون الله.

وبهذا يظهر مطابقة الحديث للترجمة وتفسيره للتوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله , لأن في الحديث الدلاله على أنه لا يحرم ماله ودمه إلا إذا قال لا إله إلا الله ، وكفر بما يعبد من دون الله .

وقوله في الحديث: وحسابه على الله عز وجل, أي أن الله سبحانه هو الذي يتولى حسابه ، فإن كان صادقا جازاه بجنات النعيم ، وإن كان منافقا عذبه العذاب الأليم, وأما في الدنيا فالحكم على الظاهر ، فمن أتى بالتوحيد والتزم شرائعه ظاهرا ، وجب الكف عنه حتى يتبين منه ما يخالف ذلك.

وقول المصنف رحمه الله: وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب, أي أن ما بعد هذا الباب فيه ما يبين التوحيد، ويوضح معنى لا إله إلا الله, والله اعلم.



" فيه أكبر المسائل وأهمها وهي تفسير التوحيد وتفسير الشهادة وبينها بأمور واضحة "

" منها آیة الإسراء بین فیها الرد علی المشرکین الذین یدعون الصالحین ففیها بیان أن هذا هو الشرك الأكبر" أي لما أخبر أنهم یدعون یبتغون إلی ربهم الوسیلة دل هذا علی صلاحهم ولما أخبر أنهم لا یملکون کشف الضر ولا تحویلا دل هذا علی أنهم لا یقدرون علی ما طلب منهم ومن طلب من غیر الله ما لا یقدر علیه إلا الله فقد أشرك الشرك الأكبر.

"ومنها آية براءة بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهباتهم أربابا من دون الله وبين أنهم لم يأمروا إلا بأن يعبدوا إلها واحدا مع أن تفسيرها الذي لا إشكال فيه طاعة العلماء والعباد في المعصية لا دعاؤهم إياهم" أي هي قوله تعالى: {اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ} الآية. وقوله "مع أن تفسيرها الذي لا إشكال فيه طاعة العلماء والعباد إلخ" أي كما فسرها لعدي بن حاتم رضي الله عنه حين سمعه يتلوها فقال: "لسنا نعبدهم" إلخ كما سيأتي في باب من أطاع العلماء والأمراء.

"ومنها قول الخليل عليه السلام للكفار: {إِنَّنِي بَرَاعٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينٍ} فاستثنى من المعبودين ربه وذكر سبحانه أن هذه البراءة وهذه الموالاة هي تفسير شهادة أن لا إله إلا الله فقال: {وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ} " أي لما اشتملت على النفي الذي هو قوله تعالى: {إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ} وعلى الإثبات الذي هو {إلّا الّذِي فَطَرَنِي} صار فيها تفسير شهادة أن لا إله إلا الله لأن أولها ينفي عبادة كل ما سوى الله وآخرها يثبت العبادة لله وحده لا شريك له.

"ومنها آية البقرة في الكفار الذين قال الله فيهم: {وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النّارِ} ذكر أنهم يحبون الله حبا عظيما ولم يحبون الله حبا عظيما ولم يدخلهم في الإسلام فكيف بمن أحب الله أكبر من حب الله فكيف بمن لم يحب الا الند وحده ولم يحب الله" أي لما أخبر الله أنهم ما هم بخارجين من النار دل على أنهم كفار لأن مثل هذا قد اطرد في القرآن في حق الكفار وقوله: "يحبون الله" لقوله: {كَحُبِّ الله} على أحد القولين فهذه الآية تدل على أنهم كفروا لما أشركوا بين الله وبين أندادهم في هذه المحبة فمن أحب معبوده أعظم من حب الله أو أحب معبوده مطلقا ولم يحب الله فهو أعظم شركا ممن أحب معبوده دون ذلك وإن كان مشركا. وهذه محبة تعظيم وخضوع لا تصلح إلا لله جل وعلا. ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: "من قال: لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه، وحسابه على الله" وهذا من أعظم ما يبين معنى دون الله حرم ماله ودمه، وحسابه على الله" وهذا من أعظم ما يبين معنى



"لا إله إلا الله" فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله، فإن شك أو توقف لم يحرم ماله ودمه " فيالها من مسألة ما أعظمها

# وأجلها، وياله من بيان ما أوضحه، وحجة ما أقطعها للمنازع.

أي لما لم يكتف في الحديث بالتلفظ بلا إله إلا الله بل ولا معرفة معناها مع لفظها ولا الإقرار بذلك بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده كما يؤخذ من قوله: "من قال لا إله إلا الله" دل ذلك على أنه حلال الدم والمال إلى أن يضيف إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله وهو الكفر بالطاغوت وبغضه وتركه والبراءة منه ومعرفة بطلانه كما قال تعالى: {فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى} فإن شك في ذلك أو توقف لم يحرم دمه وماله. فياله من بيان ما أوضحه وأعظمه وحجة ما أقطعها للمنازع الذي يكتفي بقول هذه الكلمة والتلفظ بها ولو فعل ما فعل مما يهدمها وينافيها.



قال المصنف رحمه الله تعالى: ( باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه) وكون هذه الأشياء من الشرك لطلب الشفاء والبركة بالحلق والخيوط وغيرها, وذلك ينافي التوحيد بالكلية، أو ينافي كماله, لأن لبسها على قسمين:

القسم الأول: اعتقاد أنها سبب ، فهذا شرك أصغر.

القسم الثاني: اعتقاد أنها تدفع و تنفع بنفسها, فهذا شرك أكبر.

وقوله رحمه الله الحلقة والخيط, يعني: بالحلقة وهي: كل شيء استدار من صفر وغيره، والخيط ونحوهما: كالودعة والتميمة والخرزة ونحو ذلك.

وقوله لرفع البلاء: أي إزالته بعد نزوله.

وقوله أو دفعه: منعه قبل نزوله.

وسبب كون ذلك من الشرك , لأنه طلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله .

وقول الله تعالى: {قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَ كَاشِفَاتُ ضُرّهِ} الآية, في هذه الآية يقيم الله تعالى الحجة على المشركين بما يبطل شركهم بالله ، وتسويتهم غيره به في العبادة ، بضرب الأمثال وغير ذلك مما يعلمون أن ذلك لله وحده.

قال مقاتل: سألهم النبي صلى الله عليه وسلم فسكتوا, لأنهم لا يعتقدون ذلك فيها، وإذا كان ذلك كذلك بطلت عبادتهم الآلهة مع الله، وإذا بطلت فلبس الحلقة والخيط ونحوهما كذلك. والمصنف رحمه الله استدل بالآية النازلة في الأكبر على الأصغر، كما استدل بها ابن عباس وحذيفة وغيرهما، وهذه الآية وأمثالها تبطل تعلق القلب بغير الله في جلب نفع، أو دفع ضر وأن ذلك لا يكون إلا بالله وحده.



قال المصنف رحمه الله: عن عمران بن حصين رضي الله عنه: هو عمران بن حصين ابن عبيد بن خلف الخزاعي, صحابي ابن صحابي أسلم عام خيبر ، وكان صاحب راية خزاعة يوم الفتح ، مات سنة 52 ه.

قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأي رجلا في يده حلقة من صفر , الرجل المبهم هو عمران راوي الحديث كما في رواية أحمد ، والحلقة كان المشركون يجعلونها في أعضادهم ، من نحاس أصفر وغيره ، يزعمون أنها تحفظهم من أذى العين والجن ونحوهما ، وكل هذا لا يجوز لأنه من التعلق بغير الله , وكذا لبس حلقة الفضة للبركة أو لمنع البواسير , وخواتم لها فصوص مخصوصة للحفظ من الجن وغيرها .

قوله: فقال ما هذه ؟ قال من الواهنة , الواهنة عرق يأخذ بالمنكب وباليد كلها فيرقى منها ، وقيل: مرض يأخذ بالعضد ، أو ريح فيه , وإنما نهى عن الحلقة لأنها إنما تتخذ لتعصم من الألم.

قوله: فقال انزعها, انزعها بكسر الزاي ، أي انبذها عنك, وهو لفظ أحمد ، وهو أبلغ ، فإنه يتضمن النزع وزيادة ، وهو الطرح والإبعاد ، وهذا زجر له وإنكار عليه.

قوله: فإنها لا تزيدك إلا وهنا, أخبره صلى الله عليه وسلم أنها لا تنفعه بل تضره، بل لا تزيده إلا وهنًا أي ضعفاً، معاملة له بنقيض قصده, لأنه علق قلبه بما لا ينفعه ولا يدفع عنه.

قوله: فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبدا, نفى عنه الفلاح لو مات وهي عليه, لأنه فعل شيئاً من الشرك, فإن كان من الشرك الأصغر, فإن هذا الحديث من أحاديث الوعيد, التي تمر كما جاءت, لأنه أبلغ بالزجر, وإن كان فعله من القسم الأكبر, الذي هو من الشرك الأكبر فواضح، والشاهد من هذا الحديث إنكار النبي صلى الله عليه وسلم على هذا الرجل، ففيه دليل على المنع من لبس الحلقة والخيط ونحوهما لذلك.



قوله: رواه أحمد بسند لا بأس به, أحمد هو ابن محمد بن حنبل, الأمام المعروف, ولد سنة 164هـ، توفي 241هـ, وصحح هذا الحديث ابن حبان والحاكم وأقره الذهبي.

قوله: وله عن عقبة بن عامر مرفوعا, قوله مرفوعا أي إلى النبي صلى الله عليه وسلم, عقبة هو ابن عامر الجهني، صحابي مشهور، مات قريبا من 60 هـ.

قوله: من تعلق تميمة, التميمة خرزة كانوا يعلقونها ، يرون أنها تدفع عنهم الآفات ، وهذا جهل وضلال, ويتقون بها العين في زعمهم ، والتمائم أعم من ذلك، فتكون من عظام، ومن خرز، ومن كتابة، ومن غير ذلك, فأبطل الإسلام ذلك كله, ونهى عنه.

قوله: فلا أتم الله له، أي أن النبي صلى الله عليه وسلم, دعا على من علقها على نفسه أو على غيره من طفل أو دابة ونحو ذلك، أن الله تعالى لا يتم له ما قصده، ودعاؤه صلى الله عليه وسلم على المتعلق بها ومعلقها يفيد أنه محرم، لأنه من الشرك, وذلك لما يقوم بقلبه من التعلق على غير الله.

قوله: ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له, قال في النهاية: (الودعة شيء أبيض يجلب من البحر، يعلق في حلوق الصبيان وغيرهم، وقيل يشبه الصدف يتقون به العين), وفي هذا الحديث وعيد لمن فعل ذلك, لأنه محرم, ولأنه من الشرك, فإن الرواية الثانية بينت ذلك, وهي قوله وفي رواية: (من تعلق تميمة فقد أشرك) هذا الحديث رواه أيضا أبو يعلى والحاكم وقال: صحيح الإسناد, وأقره الذهبي.

قوله: وفي رواية: (من تعلق تميمة فقد أشرك), وذلك (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أقبل عليه رهط فبايع تسعة وأمسك عن واحد، فقالوا: يا رسول الله بايعت تسعة وأمسكت عن هذا ؟ فقال: (إن عليه تميمة)، فأدخل يده فقطعها فبايعه، وقال: من تعلق تميمة فقد أشرك). رواه أحمد من حديث



عقبة بن عامر. ورواه الحاكم بنحوه ، ورواته ثقات . والتعلق يكون بالفعل أو بالقلب أو بهما، وإنما كان شركا من جهة تعلق القلب على غير الله في جلب نفع أو دفع ضر .

قال المصنف رحمه الله: ولابن أبي حاتم عن حذيفة , حذيفة ابن اليمان العبسي ، حليف الأنصار ، صحابي جليل ابن صحابي من السابقين ، استعمله عمر على المدائن ، فلم يزل بها حتى توفي سنة 36 هـ.

ابن أبي حاتم هو عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر الرازي الحنظلي التميمي ، صاحب الجرح والتعديل ، والعلل ، والتفسير ، مات سنة 327 هـ .

قوله: أنه (رأى رجلا في يده خيط من الحمى فقطعه), الحمى حرارة تكون بين العظم واللحم فكانوا في الجاهلية يعلقون الخيوط, والخرز, والطلاسم, والتمائم يزعمون أن ذلك يدفع الحمى, وفعل ذلك واعتقاده من الشرك, فإن كان يعتقد أنه سبب فهو من الشرك الأصغر, أما إذا اعتقد أنها تدفع بنفسها فهو شرك أكبر, فلا يجوز في الأسباب إلا ما أباحة الله مع عدم الاعتماد عليه

قوله: وتلا قوله: {وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّهِ إِلاّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ}, قال ابن عباس: (تسألهم من خلقهم؟ فيقولون الله، وهم مع ذلك يعبدون غيره), وفي استدلال حذيفة بهذه الآية على أنه شرك، دليل على صحة الاستدلال على الشرك الأصغر بما نزل في الأكبر, لشمول الآية النوعين، ودخوله في مسمى الشرك, والله اعلم.



## فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "التغليظ في لبس الحلقة ونحوها لمثل ذلك" أي لما أنكر على من في يده الحلقة من الصفر وغلظ عليه دل على ذلك.

الثانية "أن الصحابي لو مات وهي عليه ما أفلح فيه شاهد لكلام الصحابة أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر" أي لقوله: "ما أفلحت أبدا"، وكلام الصحابة الدال على أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر مثل قول ابن مسعود الآتي: "لأن أحلف بالله كاذبا أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقا".

الثالثة "أنه لم يعذر بالجهالة" أي لكونه لم يستفصله هل كان جاهلا بذلك أم لا مع أن الجهل محتمل.

الرابعة "أنها لا تنفع في العاجلة بل تضره لقوله: "لا تزيدك إلا وهنا " أي لما لبسها يظن أنها تنفعه في المستقبل أخبر أنها لا تنفعه بل تزيده وهنا وهذا معاملة له بنقيض مقصوده.

الخامسة "الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك" أي لقوله: "انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهنا" إلخ الحديث.

السادسة "التصريح بأن من تعلق شيئا وكل إليه" أي وكله الله إلى ما تعلقه ومن وكله إلى غيره فقد خسر وهلك وهذا مأخوذ من قوله: "فإنها لا تزيدك إلا وهنا".

السابعة "التصريح بأن من تعلق تميمة فقد أشرك" أي لكونه التفت إليها بقلبه في جلب نفع أو دفع ضر وهي لا تنفع ولا تضر.

الثّامنة "أن تعليق الخيط من الحمي من ذلك" أي من الشرك لكون حذيفة لما قطعه تلا قوله تعالى: {وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُ هُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ}.

التاسعة "تلاوة حديفة الآية دليل على أن الصحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الأكبر على الأصغر كما ذكر ابن عباس في آية البقرة" أي لما تلا حذيفة هذه الآية النازلة في المشركين الشرك الأكبر على من علق في يده الخيط من الحمى دل على مثل ذلك وقوله: "كما ذكر ابن عباس" أي أن ابن عباس لما استدل بقوله تعالى: {فلا تَجْعَلُوا سِّهِ أَنْدَاداً} في سورة البقرة على قول الرجل: "والله وحياتك يا فلان وحياتي، ولولا كلبه هذا لأتانا اللصوص" إلخ، وهو شرك أصغر والآية نازلة في الكفار الذين يشركون مع الله غيره في عبادته دل على مثل ذلك.

العاشرة " أن تعليق الودع عن العين من ذلك " أي تعليقه لدفع العين من الشرك الأصغر لما يحصل معه من التفات القلب إلى ذلك .

الحادية عشرة "الدعاء على من تعلق تميمة أن الله لا يتم له ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له" أي ترك الله له أي معاملة له بنقيض مقصوده كما دل عليه حديث عقبة بن عامر رضى الله عنه.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في الرقى والتمائم) الرقى: جمع رقية ، وهي العوذة التي يرقى بها صاحب الآفة كالحمى والصرع, والتمائم: جمع تميمة ، خرزات كانت العرب تعلقها على أولادها يتقون بها العين في زعمهم.

قوله: في الصحيح عن أبي بشير الأنصاري, قال ابن سعد: اسمه قيس بن عبد الله, من بني مازن بن النجار, مات بعد 60 هـ, وقد جاوز المئة.

قوله: أنه كان مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض أسفاره فأرسل رسولا, هو زيد بن حارثة كما رواه الحارث بن أبي أسامة في مسنده.

قوله: أن لا يبقتي في رقبة بعير قلادة من وتر, لا يبقني بالياء المثناة والقاف المفتوحتين ، ويحتمل أن يكون بضم الياء وكسر القاف و (قلادة) فاعل على الأول ، ومفعول على الثاني ، وهي ما يعلق في رقبة البعير وغيره ، من وتر ونحوه ، والبعير يقع على الذكر والأنثى ، وجمعه أبعرة والوتر بفتحتين واحد أوتار القوس ، وكان أهل الجاهلية إذا اخلولق الوتر أبدلوه بغيره ، وقلدوه الدواب ، اعتقادا منهم أنه يدفع عن الدابة العين ، ويدفع عنهم المكاره ، فنهاهم النبى صلى الله عليه وسلم وأخبرهم أنها لا ترد من أمر الله شيئاً .

قوله في الحديث: أو قلادة إلا قطعت, أي شك الراوي هل قال شيخه: (قلادة من وتر) ، أو قال: (قلادة) وأطلق, وروي عن مالك أنه سئل عن القلادة فقال: ما سمعت بكراهتها إلا في الوَتَر, قال البغوي: تأول مالك أمره عليه الصلاة والسلام بقطع القلائد على أنه من أجل العين ، وذلك أنهم كانوا يشدون تلك الأوتار والتمائم والقلائد ، ويعلقونها ، يظنون أنها تعصمهم من الأفات ، فنهاهم النبي صلى الله عليه وسلم عنها ، وأعلمهم أنها لا ترد من أمر الله شيئًا.



وقوله رحمة الله: وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (إن الرقى والتمائم والتولة شرك) رواه أحمد وأبو داود , ابن مسعود هو عبدالله بن مسعود رضى الله عنه , من السابقين الأولين إلى الإسلام, هاجر الهجرتين إلى الحبشة وإلى المدينة, وشهد بدرا, وهو من رواة الأحاديث وهو سادس من أسلموا, وفي صحيح مسلم أنه قال له النبي صلى الله عليه وسلم: ( اقرأ على القرآن ) الحديث , وقال النبي صلى الله عليه وسلم في ساقيه , والذي نفسى بيده لهما في الميزان أثقل من جبل أحد , وقد ورد هذا الحديث عن زينب امرأة عبد الله بن مسعود ، أن عبد الله رأى في عنقى خيطا فقال : ما هذا ؟ قلت : خيط رقى لى فيه. قالت : فأخذه ثم قطعه ، ثم قال : أنتم آل عبد الله لأغنياء عن الشرك ، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( إن الرقى والتمائم والتولة شرك ). فقلت: لقد كانت عيني تقذف ، وكنت أختلف إلى فلان اليهودي ، فإذا رقى سكنت ، فقال عبد الله: إنما ذلك عمل الشيطان ، كان ينخسها بيده ، فإذا رقى كف عنها، إنما كان يكفيك أن تقولى كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (أذهب البأس رب الناس ، واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك ، شفاء لا يغادر سقمًا ) , ورواه ابن ماجه وابن حبان والحاكم وقال: صحيح، وأقره الذهبي.

والمراد بالرقى المنهي عنها ما كان من جنس رقى الجاهلية ، والتمائم: ما يعلق من خرز ونحوه, والتولة: شيء كانت المرأة تجلب به محبة زوجها ، وهو ضرب من السحر ، وإنما كان من الشرك لما يراد به من دفع المضار، وجلب المنافع من غير الله تعالى, والإمام أحمد رحمه الله تقدمت ترجمته, و أبو داود السجستاني صاحب السنن, ولد سنة 202 هـ، وتوفي سنة 275ه.

قوله: وعن عبد الله بن عكيم مرفوعا, يكنى أبا معبد الجهني الكوفي، مخضرم, مات في إمرة الحجاج.

قوله: (من تعلق شيئًا وُكِل إليه), رواه أحمد والترمذي, والتعلق يكون بالقلب، ويكون بالفعل، ويكون بهما جميعا، فمن تعلق شيئًا وكله الله إلى ذلك الشيء، ومن تعلق بالله وأنزل حوائجه به والتجأ إليه، وفوض أمره إليه،



كفاه وتولاه ، قال تعالى : {وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ} .

نعم الأشياء التي تفعل على قسمين:

القسم الأول: ما هو سبب ، فهذا ينظر هل أباحه الشرع أم لا؟

فإن كان مباحاً اشترط بجوازه شرطان:

أحدهما : أن يتحقق أنه سبب , فهذا يجوز فعله مع تعلق القلب بالله والتوكل عليه سبحانه .

الثاني: أن يكون جائزاً.

القسم الثاني: ما ليس بسبب ، فهذا لا يجوز فعله بالكليه .

وأخرج أحمد عن وهب: أوحى الله إلى داود: (يا داود أما وعزتي وعظمتي ، لا يعتصم بي عبد من عبادي دون خلقي ، أعرف ذلك من نيته ، فتكيده السماوات السبع ومن فيهن ، والأرضون السبع ومن فيهن ، إلا جعلت له من بينهن مخرجا ، أما وعزتي وعظمتي ، لا يعتصم عبد من عبادي بمخلوق دوني ، أعرف ذلك من نيته إلا قطعت أسباب السماء من يديه ، وأسخت الأرض من تحت قدميه ، ثم لا أبالي بأي أوديتها هلك ).

وحديث : ( من تعلق شيئًا وُكِل إليه ) رواه أحمد والترمذي وقال حسن غريب وأبو داود والنسائي وغير هما من طرق .

قوله: التمائم شيء يعلق على الأولاد من العين ، وهي ما يعلق بأعناق الصبيان ، من خرزات وعظام لدفع العين ، وهذا منهي عنه , لأنه تعلق بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله , ولأن السبب غير صحيح ولا نافع فلا يجوز فعله.

قوله: لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيه بعض السلف ، لأنه قد اختلف في تعليق التمائم التي من القرآن وأسماء الله وصفاته ، وروي جوازه عن عبد الله بن عمرو وأحمد في رواية عنه ، وحملوا الحديث على التمائم التي فيها شرك .

وقوله: وبعضهم لم يرخص فيه ويجعله من المنهي عنه ، منهم ابن مسعود رضي الله عنه , أي أن بعض السلف لم يرخص في التمائم وينهى عنها , وهو قول ابن مسعود وابن عباس وعقبة وأحمد في رواية اختارها الأكثر , لهذا



الحديث وما في معناه .

ورجح كثير هذا القول لوجوه:

الأول: عموم النهى ولا مخصص للعموم.

الثاني: سد الذريعة، فإنه يفضي إلى تعليق ما ليس من القرآن والسنة، بل قد يكون فيه شرك وإلتجأ إلى غير الله.

الثالث: أنه صلى الله عليه وسلم قد كان يرقى ورقي ، ولم يذكر عنه في تعليق تمائم القرآن شيئاً مما يدل على جواز تعليقه , ولا ثبت عن أحد من الصحابة , إلا ما روي عن عبد الله بن عمرو , ولعله يعلقه في الألواح ، لا أنه تميمة . الرابع: أنه إذا علق قد بمتهن .

فلهذه الوجوه رأى كثير من أهل العلم عدم جواز التمائم والنهى عنها .

قال المصنف رحمه الله: والرقى هي التي تسمى العزائم, أي هي الرقية ، وعزم الراقي قرأ العزائم ، أو العزائم آيات من القرآن تقرأ على ذوي العاهات. قوله: وخص منه الدليل ما خلا من الشرك ، فقد رخص فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم من العين والحمة , أي أن الدليل خص بجواز الرقيه ما خلا من الشرك كالرقية بالقرآن وماورد من الأدعية في السنة فإن هذه الرقية حسنة جائزة , لقوله صلى الله عليه وسلم: (لا بأس بالرقى ما لم تكن شركا) رواه مسلم .

أما الرقية الموصوفة بالشرك وهي التي يستعان بها بغير الله من الدعاء, ويدعى فيها غير الله ويستعاذ بغير الله, كالرقى باسماء بالملائكة والأنبياء والجن ونحو ذلك, فهذه محرمه لأنها من الشرك.

قال المصنف رحمه الله: والتوله شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته, تفسير التوله بهذا قد روي عن ابن مسعود رضي الله عنه كما في صحيح ابن حبان والحاكم، قالوا: (يا أبا عبد الرحمن، هذه الرقى والتمائم قد عرفناها، فما التولة؟ قال: شيء تصنعه النساء يتحببن به إلى أزواجهن), والتوله نوع من الشرك, لأنه من الصرف والعطف.

قوله: وروى الإمام أحمد عن رويفع, هو ابن ثابت الأنصاري، توفي سنة 56 هـ رضى الله عنه.



قوله قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: " يا رويفع لعل الحياة ستطول بك , فأخبر الناس , فيه دليل وجوب إخبار الناس على من كان عنده علم ليس عند غيره مما يحتاج إليه ، فإن اشترك هو وغيره في علم ذلك فالتبليغ فرض كفاية .

قوله: أن من عقد لحيته: كانوا يفعلونه أي فتل اللحية وعقدها تكبرا وعجبا, وقيل: يحمل على عقد اللحية في الصلاة، كما في رواية محمد بن الربيع: (أن من عقد لحيته في الصلاة)

قوله: أو تقلد وترا، أي جعله قلادة في عنقه أو عنق دابته.

قوله: أو استنجى برجيع دابة أو عظم, فإن محمدا بريء منه, سمي رجيعا لأنه يرجع من حالته الأولى بعد أن كان طعاما أو علفا, والاستنجاء بالرجيع أو العظم كبيرة لقوله ( فإن محمدا بريء منه ) ، وهذا وعيد شديد, وإجراء أحاديث الوعيد على ظاهرها أبلغ في الزجر.

قوله: وعن سعيد بن جبير قال: من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة, أي كان له مثل ثواب من أعتق رقبة, لأنه إذا قطعها أعتقه من أسر الشيطان، ففيه فضل قطع التمائم وأنها شرك، وهذا الأثر مرسل تابعي.

قوله: رواه وكيع, هو ابن الجراح أبو سفيان ، الثقة الحافظ العابد الكوفي ، وكان من كبار التاسعة مات سنة 197 هـ.

قوله: وله عن إبراهيم, أي ولوكيع بن الجراح عن إبراهيم بن يزيد النخعي الكوفي, مفتي أهل الكوفة، من كبار الفقهاء، مات سنة 96 هـ، وله 50 سنة.

قوله: كانوا يكرهون التمائم كلها, يعني والله اعلم, أصحاب عبد الله بن مسعود: كعلقمة والأسود وأبي وائل والحارث بن سويد وعبيده السلماني ومسروق والربيع بن خثيم وسويد بن غفلة وغيرهم من سادات التابعين.

وهذه الصيغة يستعملها إبراهيم في حكاية أقوالهم ، كانوا في زمانهم يطلقون الكراهة على المحرم.

قوله: من القرآن وغير القرآن, قد تقدم النهي عنها.



### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير الرقى والتمائم" أي الرقى هي التي تسمى العزائم، والتمائم شيء يعلقونه يزعمون أنه يدفع العين.

الثانية "تفسير التولة" أي ما يصنعون يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته وهو ضرب من السحر.

الثالثة "أن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء" أي كما دل عليه حديث ابن مسعود لما فيه من تعلق القلب على غير الله إلا ما دل الدليل على جوازه ولم يعلق العبد قلبه عليه كما رخص في الرقى ما لم تكن شركا.

الرابعة "أن الرقية بالكلام الحق من العين والحمة ليس من ذلك" أي ليس مما نهي عنه إذا اجتمعت شروطه وهي أن يكون بأسماء الله وصفاته وأن يكون باللسان العربي وما يعرف معناه وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بنفسها بل بتقدير الله .

الخامسة "أن التميمة إذا كانت من القرآن فقد اختلف العلماء هل هي من ذلك أم لا" أي هل هي مما نهي عنه أم لا والراجح أنها داخلة في المنهي عنه لأمور ثلاثة: عموم النهي ولا مخصص، وكون المعلق لها يمتهنها بدخول الخلاء وهي عليه ، وكون ذلك وسيلة إلى تعليق ما ليس من القرآن.

السادسة "أن تعليق الأوتار على الدواب عن العين من ذلك" أي مما نهي عنه لكونه أمر بقطعه وتوعد من تقلده.

السابعة "الوعيد الشديد على من تعلق وترا" أي لقوله: "أو تقلد وترا" إلى أن قال: "فإن محمدا بريء منه".

الثامنة "فضل ثواب من قطع تميمة من إنسان" أي لقول سعيد بن جبير: "إنه كعدل رقبة".

التاسعة "أن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختلاف لأن مراده أصحاب عبد الله بن مسعود" أي قول إبراهيم النخعي: "كانوا يكرهون التمائم كلها" لم يرد به جميع الصحابة الذين تقدم عنهم الخلاف في تعليق التمائم من القرآن وإنما أراد أصحاب عبد الله بن مسعود فإنهم أخذوا بقوله في النهي عن ذلك مطلقا ولم يخالفه واحد منهم.



قال المصنف رحمه الله تعالى: (باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما) قوله ونحوهما أي ما يشبههما كبقعة ومغارة وزاوية وقبر ومشهد وموطئ وأثر ونحو ذلك. و (من) اسم شرط، والجواب محذوف تقديره: فقد أشرك بالله. ويحتمل أن تكون (من) موصولة فيكون معناها باب بيان حكم من تبرك بالأشجار والأحجار ونحوهما، وما يترتب عليه من الوعيد، ولا شك أن التبرك بما تقدم أنه من الشرك, لأنه تعلق على غير الله في حصول البركة من غيره سبحانه.

وقول الله تعالى: {أَفَرَأَيْتُمُ اللاّتَ وَالْعُزّى وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرَى} الآيات, هذه الأوثان الثلاثة هي أعظم أوثان الجاهلية من أهل الحجاز ، ولهذا نص عليها بأعيانها ، وإلا ففي الحجاز أوثان غيرها ، لكن خص هذه الثلاثة بالذكر , لأنها أكبر أصنام العرب إذ ذاك ، فأما اللات قال ابن عباس: ( رجل كان يلت السويق للحاج، فمات فعكفوا على قبره ) , وأما العزى فكانت شجرة سمر عليها بناء وأستار بنخلة الشامية المسماة بالمضيق بين مكة والطائف ، كانت عليها بناء وأما مناة فكانت بالمشلل عند قديد بين مكة والمدينة , كانت لأهل المدينة ، وكانت خزاعة والأوس والخزرج يعظمونها ، ويهلون منها للحج ، وكذلك غطفان كانت تعبدها , والشاهد من هذه الأيات للترجمة أن عبادة المشركين لها إنما كانت بالعكوف عندها والتفات القلوب رغبة في عبادة المشركين لها إنما كانت بالعكوف عندها والأحجار من الشرك ومن دون الله ، فالتبرك بقبور الصالحين , والأشجار , والأحجار من الشرك ومن فعل ذلك ضاهي عباد هذه الأوثان فيما كانوا يفعلونه معها من هذا الشرك .

قال المصنف رحمه الله: عن أبي واقد الليثي, اسمه الحارث بن عوف ، صحابي مشهور, مات سنة 68 هـ، وله 85 سنة.

قال: خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى حنين واد بشرقي مكة ، بينه وبينها بضعة عشر ميلا ، قاتل فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم هوازن بعد الفتح.

قوله: ونحن حدثاء عهد بكفر, أي قريب عهدنا بالكفر, لأنه ممن أسلم يوم الفتح.



قوله: وللمشركين سدرة يعكفون عندها , أي شجرة يعكفون عندها , والعكوف هو البقاء واللبث والإقامة ، يقيمون عندها تعظيمًا لها وتبركاً بها .

قوله: وينوطون بها أسلحتهم, كما في حديث عمرو بن عوف قال: كان يناط بها السلاح, فلما رأها رسول الله صلى الله عليه وسلم, انصرف عنها في يوم صائف إلى ظل هو أدنى منه فقال رجل: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط ... الحديث.

وقوله: وينوطون بها أسلحتهم, أي يعقلون عليها اسلحتهم تبركاً بها لتنالهم بركتها ، فعبادتهم لها بالتعظيم والعكوف والتبرك ، وبهذه الثلاثة العكوف والتعظيم والتبرك عبدت الأوثان من دون الله ، وقال ابن إسحاق: (كانت لقريش شجرة خضراء عظيمة ، يأتونها كل سنة فيعلقون عليها سلاحهم ، ويعكفون عندها ويذبحون لها ).

قوله: يقال لها: ذات أنواط, إنما سميت بذلك لكثرة ما يناط بها من السلاح, أي يعلق.

قوله: فمررنا بسدرة فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، أي أنهم سألوا النبي صلى الله عليه وسلم, أن يجعل لهم شجرة مثلها يتبركون بها، ويعلقون عليها أسلحتهم، ويعكفون عندها، ظنا منهم أن هذا أمر محبوب عند الله.

قوله: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الله أكبر, هذه صيغة تعجب، وتقديس لله, وتنزيه لله عما لا يليق بجلاله وعظمته، ومن ذلك طلبهم أن يتخذوا شجرة يطلب منها البركة.

قوله: إنها السنن, يعني سلكتم كما سلك الذين من قبلكم السنن المذمومة، والسنن بضم السين الطرق، والمراد تقليد من تقدمهم من أهل الشرك، وفي رواية عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (سبحان الله), وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول التسبيح والتكبير في حال التعجب، تعظيما لله وتنزيها له سبحانه.



قوله: قلتم، والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة, أي اجعل لنا مثالا لشئ نعظمه، ونتقرب به إلى الله. فشبه رسول الله صلى الله عليه وسلم مقالتهم هذه بقول بني إسرائيل، بجامع أن كلا طلب أن يجعل له ما يألهه ويعبده من دون الله، وإن اختلف اللفظان فالمعنى واحد, فتغيير الاسم لا يغير الحقيقة، فدل هذا الحديث على أن التبرك بالأشجار والأحجار شرك أكبر، لتسويته صلى الله عليه وسلم بين مقالتهم ومقالة بني إسرائيل، وقد حلف صلى الله عليه وسلم على ذلك, فإن التبرك بالأشجار والأحجار يجعلها آلهة وإن لم يسموها آلهة، لأنهم يسمون شركهم توسلا وتشفعا وهو من أعظم الشرك.

قوله: قال: إنكم قوم تجهلون, يعني عظمة الله: {إِنَّ هَوُلاءِ مُتَبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ} أي هالك وباطل مضمحل وزائل ما كان يعملون من عبادة الأصنام، ولم يكفروا بطلبهم, ولأنهم لم يفعلوا, كالسائل والمستفتى.

ثم قال لهم الرسول صلى الله عليه وسلم: لتركبن سنن من كان قبلكم, أي لتتبعن طرق اليهود والنصارى ومناهجهم وأفعالهم، وذلك بضم السين, ويجوز فتح السين على الإفراد، أي طريقهم, وفي الصحيحين: (لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة) الحديث، وفي رواية: (لتتبعن سنن من كان قبلكم، شبرا بشبر وذراعا بذراع), وهو خبر معناه الذم، ففيه الخوف من الوقوع في الشرك, لأنه ما أخبرنا به عليه الصلاة والسلام إلا لنحذره.

قال المصنف: رواه الترمذي وصححه, وفي الباب عن أبي سعيد وأبي هريرة ، ورواه أحمد وابن أبي شيبة والنسائي وغيرهم.



### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير آية النجم" أي قوله تعالى: {أَفَرَ أَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّى} فاللات صخرة كان يلت عليها السويق للحاج، والعزى شجرة يعبدونها.

الثانية "معرفة صورة الأمر الذي طلبوا" أي أنهم طلبوا منه أن يجعل لهم شجرة يتبركون بها.

الثالثة "كونهم لم يفعلوا" أي لأنه لما نهاهم أطاعوه وتركوا قولهم.

الرابعة "كونهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك لظنهم أنه يحبه" أي لما طلبوا ذلك من النبي صلى الله عليه وسلم علم أنهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك إذ لا يظن بهم أنهم يطلبون ما علموا أنه معصية.

الخامسة "أنهم إذا جهلوا هذا فغيرهم أولى بالجهل" أي أنهم لما جهلوا مثل هذا وهو أنهم طلبوا التقرب إلى الله بالشرك لجهلهم مع كونهم مع النبي صلى الله عليه وسلم فغيرهم أولى بالجهل خصوصا مع ما حدث من كثرة الجهل وخفاء العلم.

السادسة "أن لهم من الحسنات والوعد بالمغفرة ما ليس لغيرهم" أي بسبب الصحبة للنبي صلى الله عليه وسلم وغير ذلك ومع هذا أنكر عليهم فالإنكار على غيرهم أولى.

السابعة "أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يعذرهم بل رد عليهم بقوله: "الله أكبر إنها السنن لتتبعن سنن من كان قبلكم" فغلظ الأمر بهذه الثلاث أي أنه أنكر عليهم ورد عليهم ما قالوه و غلظ عليهم بهذه الثلاث أي قوله: "الله أكبر" و "إنها السنن" وقوله: "لتتبعن سنن من كان قبلكم".

الثامنة "الأمر الكبير وهو المقصود أنه أخبر أن طلبهم كطلب بني إسرائيل لما قالوا لموسى: اجعل لنا إلها" أي لما كان المقصود أن كلا طلب أن يجعل له شيء يألهه جعل طلبتهم كطلبة بني إسرائيل وإن لم يسموه إلها لكن لما كانت الحقيقة واحدة أنكر عليهم ولم ينظر إلى كونهم سموها ذات أنواط فالمشرك مشرك ولو سمى شركه ما سماه كما أشار إلى ذلك في الشرح.

التاسعة "أن نفي هذا من معنى لا إله إلا الله مع دقته وخفائه على أولئك" أي نفي اعتقاد البركة في الأشجار والأحجار وغيرها من معنى لا إله إلا الله ولذلك أنكر النبي صلى الله عليه وسلم عليهم ذلك ولو كان لا ينافي لا إله إلا الله لما أنكره عليهم ولكن لدقته خفى عليهم.

العاشرة "أنه حلف على الفتيا وهو لا يحلف إلا لمصلحة" أي لما قال: "قلتم والذي نفسى بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى".

الحادية عشرة "أن الشرك فيه أكبر وأصغر لأنهم لم يرتدوا بهذا" أي لما شبه مقالتهم بمقالة بني إسرائيل وجعل ذلك اتخاذ إله مع الله صار هذا شركا أصغر ولو كان أكبر لأمرهم بتجديد إسلامهم والذي منعهم من الردة كونهم لم يفعلوا.



الثانية عشرة "قولهم: "ونحن حدثاء عهد بكفر" فيه أن غيرهم لا يجهل ذلك" أي الذين قالوا ذلك كانوا قريب عهد بشرك لم يسلموا إلا من قريب بخلاف السابقين الأولين فإنهم لم يصدر منهم شيء من ذلك.

الثالثة عشرة "التكبير عند التعجب خلافا لمن كرهه" أي لقوله: "الله أكبر إنها السنن".

الرابعة عشرة "سد الذرائع" أي أنه لما بادر هم بالإنكار عليهم مجرد القول ولم يصبر عن الإنكار إلى أن يفعلوا صار هذا سدا للذريعة.

الخامسة عشرة "النهي عن التشبه بأهل الجاهلية" أي لما نهاهم عن اتخاذ ذات أنواط وأخبر أنه من سنن الذين قبلهم دل ذلك على النهي عن التشبه بهم. السادسة عشرة "الغضب عند التعليم" أي لقوله: "الله أكبر إنها السنن" الخ الحديث.

السابعة عشرة "القاعدة الكلية لقوله: "إنها السنن " أي أن كل ما كان من سنن الكفار فهو مذموم لأنه جعل هذه الكلمة المذمومة من سننهم فدل ذلك على أن سننهم مذمومة.

الثامنة عشرة "أن هذا علم من أعلام النبوة لكونه وقع كما أخبر" أي لما أخبر أنهم يتبعون سنن من كان قبلهم ووقع ذلك دل على نبوته صلى الله عليه وسلم.

التاسعة عشرة "أن ما ذم الله به اليهود والنصارى في القرآن أنه لنا" أي لما ذم قولهم: "اجعل لنا ذات أنواط" وجعله كقول بني إسرائيل قاصدا ذمه دل ذلك على أن ما ذموا به فهو لنا لنحذره لئلا يحصل لنا من الذم مثل ما حصل لهم ولو كان خاصا بهم لما حسن التشبيه بهم.

العشرون "أنه متقرر عندهم أن العبادات مبناها على الأمر فصار فيه التنبيه على مسائل القبر. أما "من ربك" فواضح وأما "من نبيك" فمن إخباره بأنباء الغيب وأما "ما دينك" فمن قولهم: اجعل لنا إلها إلخ" أي لما أنهم استحسنوا مثل هذا ولم يقدموا عليه حتى سألوا النبي صلى الله عليه وسلم دل ذلك على أن العبادات مبناها على الأمر أي على التوقيف ولو لم تكن على التوقيف لما احتاجوا إلى سؤاله. وأما قوله: "ففيها التنبيه على مسائل القبر" إلخ، فإن وجه ذلك أنهم لما لم يدعوا في الشجرة أنها تخلق وترزق وتحيي وتميت دل ذلك على أنهم مقرون بذلك لله وأن الله هو الرب الخالق الرازق وأما دلالتها على نبوته فإنه أخبر أنهم يفعلون كفعل بني إسرائيل فوقع كما أخبر فدل على نبوته وأما دلالته على قوله: "ما دينك" فتؤخذ من إنكاره عليهم قولهم: " اجعل لنا وأما دلالته على قوله: "ما دينك" فتؤخذ من إنكاره عليهم قولهم: " اجعل لنا يقتضي إقبال القلب على الله في كل حال إلخ ما ذكره في الحديث عن قوم موسى.



الحادية والعشرون "أن سنة أهل الكتاب مذمومة كسنة المشركين" أي إنه لما ذم قولهم وجعله كقول بني إسرائيل دل على ذم سنتهم كما دل قوله: "لتركبن سنن من كان قبلكم" على ذم سنة المشركين.

الثانية والعشرون "أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يؤمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة لقولهم: "ونحن حدثاء عهد بكفر" أي أن سبب قولهم هذا وجود بقية من تلك العادة بعد إسلامهم لم تذهب من قلوبهم ففيه التحرز من ذلك لئلا يصدر من الإنسان شيء من ذلك وهو لا يشعر.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في الذبح لغير الله) أي ما جاء في الذبح لغير الله من النصوص التي تدل أنه من الشرك ومما أهل به لغير الله ، لأنه عبادة من أجل العبادات ، وقربة من أفضل القربات المالية ، وصرفه لغير الله شرك ، كمن يذبح لقبر أو شجرة أو حجر أو ملك أو نبي أو جني أو لطلعة سلطان أو شيخ قبيلة أو للزيران أو غير ذلك .

قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: {قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لا شَرِيكَ لَهُ.} الآية, مطابقة الآية الترجمة أن الله تعبد عباده بأن يتقربوا إليه بالنسك ، كما تعبدهم أن يتقربوا إليه بالصلاة ، وإذا تقربوا إلى غيره بالذبح فقد جعلوا له شريكا في عبادته ، ولذا فإن الآية دلت على أن أقوال العبد وأفعاله الظاهرة والباطنة لا يجوز صرف شيء منها لغير الله ، ومن صرف منها شيئًا لغير الله فقد أشرك , ولذا قال الله عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم قل لهؤلاء المشركين ، الذين يعبدون غير الله ، ويذبحون لغيره : {إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي} قوله نسكي : أي ذبحي ، والناسك المخلص لله , فمن صلى لغير الله فقد أشرك . ومن ذبح لغير الله فقد أشرك .

وقوله تعالى: {فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ } , أي أخلص الصلاة الله , وكذلك النحر له سبحانه بمعنى صل وأنحر له سبحانه لا لغيره .

قوله: عن علي رضي الله عنه قال: حدثني رسول الله صلى الله عليه وسلم بأربع كلمات , الكلمة تطلق على الجملة المفيدة .

قوله: لعن الله ، وهذا وجه مطابقة الحديث للترجمة وهو لعن من ذبح لغير الله ، واللعن الطرد والإبعاد عن رحمة الله ، واللعين والملعون من حقت عليه اللعنة أو دعي عليه بها ، واللعن من الخلق السب والدعاء .

قوله: من ذبح لغير الله, وهو ما أهل به لغير الله, سواء لفظ به أو لم يلفظ, إذا كان المقصود التقرب به لغير الله, سواء قال عليه بسم الله أو لم يقل, وعلى هذا فلو ذبح لغير الله فإنه يحرم أكلها, ولو قال عند الذبح بسم الله كما يفعله طوائف من منافقي هذه الأمة ، الذين يتقربون إلى الكواكب بالذبح والبخور ، والذبح للجن ، وكذلك ما يذبح عند استقبال السلطان, أو شيخ أو غير هما, تقرباً وتعظيماً فإنه من الشرك لأنه مما أهل به لغير الله, والذبيحه



حرام ولا يحل أكلها.

قوله: لعن الله من لعن والديه, أي سبهما و شتمهما أو تسبب في شتمهما وسبهما .

وفي الحديث: لعن الله من آوى محدثا, يروى بكسر الدال والفتح، ومعنى الكسر: من نصر جاني وآواه وأجاره من خصمه، وحال بينه وبين أن يقتص منه, وبالفتح هو الأمر المبتدع، ويكون معنى الإيواء فيه الرضى به والإقرار عليه، فإذا رضى بالبدعة وأقر فاعلها ولم ينكر عليه فقد آواه.

وقوله: لعن الله من غير منار الأرض, رواه مسلم, هي المراسيم التي تفرق بين حقك وحق جارك ، فتغيرها بتقديم أو تأخير, وقيل: هي الأعلام التي توضع على السبل ، فإذا غيرها ضل السالك, ولا مانع بأن يقال بهما, وفيه أن ما تقدم في هذا الحديث من الكبائر.

وقوله: وعن طارق بن شهاب, البجلي الأحمسي أبو عبد الله، قال الحافظ: روى النبي صلى الله عليه وسلم, وروى أبو داود والبغوي أنه قال: (رأيت النبي صلى الله عليه وسلم وغزوت في خلافة أبي بكر), توفي سنة 83هـ.

وقوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: دخل الجنة رجل في ذباب وحخل النار رجل في ذباب ، ولعل هذين الرجلين من بني إسرائيل.

قوله: قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله ؟, استفهموا من النبي صلى الله عليه ليبينوا له ما استغربوه, كيف بلغ الذباب إلى هذه الغاية.

قوله: قال: مر رجلان على قوم لهم صنم، وكل ما عبد من دون الله يقال له صنم.

قوله: لا يجاوزه أحد حتى يقرب له شيئًا, أي لا يمر به ولا يتعداه حتى يقرب.

قوله: قالوا لأحدهما: قرب. قال: ليس عندي شيء أقرب قالوا: قرب ولو ذبابا , فقرب ذبابا فخلوا سبيله فدخل النار , أي قرب للصنم ، فاحتج بالعدم



فلما عرفوا موافقته بالذبح لغير الله ، طمعوا فيه ، وقنعوا منه بأي شيء , لأن قصدهم موافقتهم على ما هم عليه من الشرك .

وقوله: وقالوا للآخر: قرب قال: ما كنت لأقرب لأحد شيئًا دون الله عز وجل , أي أن الثاني أبى يقرب شيئًا ، وبادأهم بالإنكار ، وعظم عليه أن يقرب لصنمهم شيئًا ، ونفر من الشرك وصرح بإخلاص العبادة لله عز وجل , وقال ما كنت لأقرب لأحد شيئًا دون الله عز وجل .

قوله: فضربوا عنقه فدخل الجنة, لأنه امتنع عن التقريب لغير الله ، إيمانا واحتسابا وإجلالا وتعظيما لله, وفي هذا الحديث دليل على أن الذبح عبادة ، وأن صرفه لغير الله شرك ، وأن الذابح لغير الله يكون من أهل النار

قوله: رواه أحمد, أي في كتاب الزهد, وأورده ابن القيم وغيره, وطارق هذا له صحبة، ووثقه النسائي وغيره.



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير {إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي} " أي ذبحي وهو الشاهد من الآية. الثانية "تفسير {فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ} " أي أخلص لربك صلاتك ونحرك والشاهد قوله: "وانحر" فلما أمر بإخلاصه لله وقرنه بالصلاة دل على أنه علادة.

الثالثة "البداءة بلعنة من ذبح لغير الله" أي لكونه أعظم الذنوب.

الرابعة " لعن من لعن والديّه ومنه أن تلعن والدي الرّجل فيلعن والديك" أي إما مباشرة أو تتسبب إلى ذلك.

الخامسة "لعن من آوى محدثا وهو الرجل يحدث شيئا يجب فيه حق الله" أي مثل حد زنا أو سرقة فيلتجئ إلى من يجيره من ذلك أي يمنعه من أن يقام عليه الحد وهذا على رواية الكسر للدال.

السادسة "لعن من غير منار الأرض وهي المراسيم التي تفرق بين حقك وحق جارك فتغيرها بتقديم أو تأخير" أي علامات حدودها وهذا من ظلم الأرض الذي ورد فيه الوعيد.

السابعة "الفرق بين لعن المعين ولعن أهل المعاصي على سبيل العموم" أي أن الثاني جائز كما في هذا الحديث وأمثاله وأما الأول ففيه خلاف فمن العلماء من أجازه ومنهم من منع منه وصفته أن يقول لمن يراه يسرق مثلا: لا تسرق لعنك الله.

الثامنة "هذه القصة العظيمة وهي قصة الذباب" أي لكونها صارت سببا لدخول أحدهما النار والآخر الجنة.

التاسعة "كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده بل فعله تخلصا من شرهم" أي لم يقصده قبل أن يطلبوا منه فلما خاف من شرهم تقرب حينئذ بذلك الذباب تخلصا منه وليس معناه أنه لم يقصده مطلقا إلا إن قبل يؤاخذون بما فعلوه ولو كانوا مكرهين.

العاشرة "معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين كيف صبر ذلك على القتل ولم يوافقهم على طلبتهم مع أنهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر" أي كونه صبر على القتل مع أنه لو وافقهم ظاهرا لسلم منه، دليل على شدة كراهته للشرك وهذا كالذي قبله محمول على كونهم لا يعاقبون على ما فعلوه مكرهين.

الحادية عشرة "أن الذي دخل النار مسلم لأنه لو كان كافرا لم يقل دخل النار في ذباب" أي هو مسلم قبل أن يقرب الذباب لا بعده وإلا لما دخل النار.

الثّانية عشرة "فيه شاهد للحديث الصحيح: "الجنّة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله والنار مثل ذلك" أي لكون هذا لما قرب الذباب دخل النار والآخر لما ضربت عنقه دخل الجنة.



الثالثة عشرة "معرفة أن عمل القلب هو المقصود الأعظم حتى عند عبدة الأوثان" أي لكونهم قالوا: "قرب ولو ذبابا" فقصدوا استمالة قلبه ولو لم يريدوا ذلك لما اكتفوا بالذباب لأنه لا فائدة فيه لأكل ونحوه.



قال المصنف رحمه الله: (باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله) بين المصنف في هذا الباب أنه لا يجوز الذبح لله تعالى في المكان الذي أعد للذبح فيه لغير الله, لأنه وسيله إلى الشرك, ولأنه إحياء للمحل الشركي، وتعظيم له بل لا يجوز بعداً عن الشرك ومواضع الغضب, وسد الذرائع من أهم ما جاءت به الشريعة, كما جاء في حديث عمرو بن عوف في (باب من تبرك بشجرة أو حجر أو نحوهما) أن النبي صلى الله عليه وسلم انصرف عن الشجرة التي ينوطون بها الاسلحه, إلى ظل أدنى منه.

ثم ذكر المصنف رحمه الله: قول الله تعالى: {لا تَقُمْ فِيهِ أَبَداً} الآية, الشاهد من هذا للترجمة أن الله تعالى نهى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يقوم فيه ليصلي لله, لكن لوجود العلة المانعة، وهي أنه بناه جماعة من المنافقين مضارة لمسجد قباء، وكفرا بالله ورسوله, قال تعالى: {وَإِرْ صَاداً لِمَنْ حَارَبَ الله وَرَسُولُهُ مِنْ قَبْلُ}, فكذلك المعد للذبح لغير الله, يجب اجتناب الذبح فيها لله تعالى, كما يدل عليه الحديث الأتى أيضا.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وعن ثابت بن الضحاك, الخزرجي الأنصاري ، صحابى مشهور ، شهد بيعة الرضوان ، مات سنة 64 ه.

وقوله: قال: " نذر رجل أن ينحر إبلا ببوانة , بوانة هضبة من وراء ينبع ، قريبة من ساحل البحر ، والرجل يحتمل أنه كردم ابن سفيان والد ميمونة .

قوله: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد ؟ قالوا: لا, الوثن يتناول كل معبود من دون الله من صورة أو قبر، والشاهد من الحديث للترجمة المنع من الوفاء بالنذر إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية يعبد ولو بعد زواله.

قوله: قال: فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ ، العيد اسم لما يعود عند الاجتماع العام على وجه معتاد عائد إما بعود السنة أو الشهر أو الأسبوع.

قوله: قالوا: لا, فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أوف بنذرك , دلَّ على أن الوصف سبب الحكم , فيكون سبب الأمر بالوفاء خلو المكان عن هذين الوصفين , ودل على أنه لا عبرة هنا بالنية , لأنه لما خلا من الموانع , أمره



أن يوفي بنذره, وذلك في حجة الوداع.

قوله: فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله, أي لا يجوز الوفاء بنذر المعصية، وهل فيه كفارة يمين ؟ على قولين, وهذا الحديث يدل على أنه لا تجب الكفارة

قوله: ولا فيما لا يملك ابن آدم, كأن يقول إن شفي مريضي فلله عليَّ أن اعتق عبد فلان ونحوه, فهذا لا يلزمه لأنه لا يملكه, أما إذا التزم في ذمته شيئًا, كقوله لله علي إن شفى الله مريضي أن أعتق رقبة, وهو في تلك الحال لا يملكها ولا قيمتها, فإن شفى مريضه صح نذره وثبت ذلك في ذمته.

قوله: رواه أبو داود، وإسناده على شرطهما , أي على شرط البخاري ومسلم

69



### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير قوله: {لا تَقُمْ فِيهِ أَبَداً} " أي مسجد الضرار نهى الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن يصلي فيه والشاهد أن هذا المسجد لما أسس على الكفر نهى الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن يصلي فيه فكذا المواضع المعدة للذبح لغير الله لا يذبح المسلم فيها لله وهذا من أحسن القياس.

الثانية "أن المعصية قد تؤثر في الأرض وكذلك الطاعة" أي لما قصد المنافقون المعصية في مسجد الضرار أثر ذلك فيه فمنع الله نبيه صلى الله عليه وسلم من الصلاة فيه ومسجد قباء لما كان أهله يحبون أن يتطهروا طاعة لله أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن يقوم فيه.

الثالثة "رد المسألة المشكلة إلى المسألة البينة ليزول الإشكال" أي أن هذا الرجل لما نذر أن ينحر ببوانة احتمل أن يكون فيه محذور أو لا يكون فهذه المسألة المشكلة فسأله عن ذلك فلما أجابه ظهر أن ليس فيه محذور وهذه المسألة البينة فحينئذ أمره بالوفاء بنذره لعدم المانع من ذلك.

الرابعة "استفصال المفتي إذا احتاج إلى ذلك" أي لما كان هذا المكان محتملا لكونه محل وثن من أوثانهم أو عيد من أعيادهم أولم يكن استفصله النبي صلى الله عليه وسلم.

الخامسة "أن تخصيص البقعة بالنذر لا بأس به إذا خلا من الموانع" أي لكون النبي صلى الله عليه وسلم لم ينكر عليه ذلك وأمره بالوفاء بنذره.

السادسة "المنع منه إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية ولو بعد زواله" أي لقوله: "فهل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية" ولو لم يكن ذلك مؤثر الماحسن السؤال عنه ولم يفرق بين كونه موجودا الآن أو فيما مضى.

السابعة "المنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم ولو بعد زواله" أي لقوله: "وهل كان فيها عيد من أعيادهم" وهذه كالتي قبلها. وقوله: "ولو بعد زواله" لأن كان بمعنى وجد وهو يصدق على ما كان موجودا الآن أو قبل ثم زال والله أعلم

الثامنة "أنه لا يجوز الوفاع بما نذر في تلك البقعة لأنه نذر معصية" أي أنه نذر معصية ولو لم يكن ذلك معصية لما حسن التعقيب به ونذر المعصية لا يجوز الوفاء به كما دل عليه حديث عائشة المذكور في الباب بعده.

التاسعة "الحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده" أي أنه لما جعل نذر الذبح في مكان عيد المشركين نذر معصية ومنع من الوفاء به مع كون الناذر لم يقصده دل ذلك على الحذر من مشابهتهم.

العاشرة "لا نذر في معصية" أي لقوله: " لا وفاء لنذر في معصية الله". الحديث الحديث عشرة "لا نذر لابن آدم فيما لا يملك" أي كما أشار إليه في الحديث ومعناه أن يضيف النذر إلى ملك الغير كقوله: "إن شفى الله مريضي لأتصدقن بمال فلان" ذكر معناه في الشرح.



قوله رحمه الله: (باب من الشرك النذر لغير الله) قوله من الشرك أي الشرك الأكبر, قوله النذر, وهو أن يوجب الإنسان على نفسه شيئًا لم يكن واجبا عليه شرعا، تعظيما للمنذور له، وهذا النذر أصله مكروه, لكن إذا نذر, نذر عبادة وكان النذر لله وجب الوفاء به, أما إذا كان لغير الله فلا يجوز الوفاء به, لأن الوفاء به عبادة وصرفه لغير الله شرك أكبر, كالذبح لغير الله.

وقال المصنف: وقول الله تعالى: {يُوفُونَ بِالنَّذْرِ}, في هذه الآية مدح الله تعالى الذين يوفون بما أوجبوه على أنفسهم من الطاعات, فمن فعل ذلك لغير الله متقربا إليه فقد أشرك مع الله غيره.

وقول المصنف: وقوله تعالى: {وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ تَذَرْتُمْ مِنْ تَذْرٍ فَإِنَّ الله يعْلَمُهُ}, ففي هذه الآية يخبر تعالى أن ما أنفقناه من نفقة أو نذرناه من نذر, ووفينا بالنذر متقربين إلى الله تعالى، فإن الله يعلمه يجازينا عليه، فدل ذلك على أنه عبادة، وصرف النذر للأموات من الشرك, من عباد القبور ليشفعوا لهم شرك, لأنه عبادة لهم، فإنه معلوم بالضرورة أن من صرف شيئًا من العبادة لغير الله فقد أشرك.

قال المصنف رحمه الله: في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها, أي في صحيح البخاري عن عائشة الصديقة بنت الصديق أبي بكر رضي الله عنهما ، ثالث زوجات النبي صلى الله عليه وسلم ، واحدى أمهات المؤمنين , والتي لم يتزوج امرأة بكراً غيرها , وبنت الخليفة أبي بكر رضي الله عنه , وقد تزوجها النبي صلى الله عليه وسلم بعد غزوة بدر في شوال , سنة 2 ه , كانت من النساء اللواتي خرجن يوم أحد لسقاية الجرحى , برأها الله في حادثة الإفك بآيات من القرآن نزلت في ذلك , وقال الحاكم في المستدرك ان ربع أحكام الشريعة نقلت عن عائشة رضي الله عنها , وكان أكابر الصحابة يسألونها فيما استشكل عليهم , فقد قال أبو موسى الاشعري : ( ما أشكل علينا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حديث قط فسألنا عائشة إلا وجدنا عندها منه علماً ) رضى الله عنها وأرضاها توفيت سنة 58 ه.



قولها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من نذر أن يطيع الله فليطعه , أي من نذر نذر طاعة وجب عليه الوفاء بذلك النذر, سواء كان نذر مجازاة, أو نذر تبرر, كأن يقول: إن شفى الله مريضي فعليّ أن أتصدق لله بكذا، مثل هذا يُسمى نذر المجازاة, يجب عليه إن حصل له ما علق نذره على حصوله.

قوله: ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه , أي لا يوفي بهذا النذر , لأنه نذر معصية ، بل يحرم نذر المعصية والوفاء به .

وهل تجب عليه كفارة أم لا ؟

الجواب: إن كفر كفارة يمين فحسن, وإلا فإنه لا تجب الكفارة في نذر المعصية, ومنه النذر لغير الله كالنذر للأصنام, والشمس, والقمر ونحو ذلك, لا وفاء عليه, ولا كفارة, لقوله صلى الله عليه وسلم: (من حلف وقال في حلفه واللات والعزى, فليقل: لا إله إلا الله) متفق عليه.



#### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "وجوب الوفاء بالنذر" أي نذر الطاعة لقوله: "من نذر أن يطيع الله فليطعه" مثل الصلاة والصوم والاعتكاف وغيرها.

الثّانية "إذا ثبت كونه عبادة فصرفه إلى غير الله شرك" أي لما مدحهم الله على الوفاء بالنذر وأنه يجازيهم عليه دل ذلك على أنه عبادة كما أشار إليه في الشرح. والعبادة إذا صرفت لغير الله صارت شركا.

الثالثة "أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به" أي لقوله: "ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصمه" وذلك كالزنا وشرب الخمر ونحوهما.



# قال المصنف رحمه الله: (باب من الشرك الاستعادة بغير الله)

الاستعادة: هي الإلتجاء, والإعتصام, والتحرز، وحقيقتها الهرب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه، والعياذ لدفع الشر، وأما اللياذ لطلب الخير, والعائذ بالله قد هرب إليه، واعتصم واستجار به، ولجأ إليه، وقد أمر الله عبادة بها في مواضع من كتابة كقوله تعالى: { قل أعوذ برب الفلق } وقول الله تعالى: { قل أعوذ برب الناس } , وقول الله تعالى: { وَإِمَّا يَنزَ غَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَرْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ } , فأمر الله سبحانه يدل على محبته لذلك , فدل ذلك على أنها عبادة من أجل العبادة , فصرفها لغير الله شرك أكبر , ولذا فإن الإستعادة على أنواع:

1-الإستعادة بالله عبادة من أجل العبادات.

2-الإستعادة بالمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الخالق, كالإستعادة بالأموات والشياطين والغائبين, شرك أكبر.

3-الإستعادة بالمخلوق فيما يقدر عليه , لكن يقول أعوذ بالله وبك , هذا شرك أصغر , لأنه أتى بالواو , لأنها تفيد أن ما بعدها مساوياً لما قبله .

4-الإستعادة بالمخلوق الحي الحاضر من الإنس, فيما يقدر عليه, جائزة, وإن قال أعوذ بالله ثم بك جاز, لأن ثم لا تفيد المساواة وإنما تفيد التعقيب.

وقول المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: {وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً }, في هذه الآية أخبر سبحانه عمن استعاذ بخلقه أن استعاذته زادته رهقا ورعبا, وذلك أن الرجل من العرب في الجاهلية كان إذا نزل منزلاً قال: أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه, يعني سيد الوادي من الجن, فلما رأت الجن أن الإنس يعوذون بهم خوفا منهم ، زادوهم رهقا، أي خوفا وإرهابا وذعرا.

ثم استدل المصنف رحمه الله على أن الأستعاد بالمخلوق لا تجوز في حديث خوله, قال: وعن خولة بنت حكيم, وخوله هذه هي بنت حكيم ابن أمية بن حارثة السلمية يقال لها أم شريك ، ويقال: إنها هي الواهبة ، كانت تحت عثمان بن مظعون.



قوله: قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( من نزل منزلا فقال أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك) رواه مسلم، ومعنى أعوذ: ألوذ وألتجأ وأعتصم بكلمات الله، وكلمات الله صفة من صفاته يجوز الإستعاذة بها, لأنها ليست مخلوقه خلاف للجهمية والمعتزله الذين يقولون أن القرآن مخلوق, ولا شك أن القرآن من كلام الله, وكلام الله غير مخلوق.

قوله: التامات, أي أن كل كلام الله تام لا يلحقه نقص ولا عيب كما يلحق كلام البشر.

قوله: من شر ما خلق , أي من شر كل مخلوق قام به الشر , ففي هذا الحديث دليل على أن الإستعادة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله لا تجوز , كالإستغاثه بالأموات والغائبين , لأنها من الشرك , ولذا أرشد النبي صلى الله عليه وسلم , بدلا عن ذلك إلى الاستعادة بأسماء الله وصفاته , بدلاً عما يفعله أهل الجاهليه من الإستعادة بالجن .



## فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير آية الجن" أي قوله تعالى: {وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ} معناه أن الرجل في الجاهلية كان إذا سافر فبات في مكان قفر استعاد بكبير الجن من سفهاء قومه فلما رأى الجن ذلك زادو هم خوفا وذعرا والشاهد من الآية أن هذا مما كانوا يفعلونه في الشرك قبل إسلامهم.

الثانية "كونه من الشرك" أي لأن الاستعادة عبادة أمر الله بإخلاصها له فلما صرفوها إلى الجن صار ذلك شركا.

الثالثة "الاستدلال على ذلك بالحديث لأن العلماء يستدلون به على أن كلمات الله غير مخلوقة قالوا لأن الاستعادة بالمخلوق شرك" أي أن الإمام أحمد وغيره استدلوا بهذا الحديث على أن القرآن غير مخلوق لأن الرسول صلى الله عليه وسلم أرشد إلى الاستعادة به وذكر فضيلة ذلك ولو كان مخلوقا لم يرشد إلى ذلك ولم يأمر به لأن الاستعادة بالمخلوق شرك.

الرابعة "فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره" أي لقوله: "لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك".

الخامسة "أن كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية من كف شر أو جلب نفع لا يدل على أنه ليس من الشرك" أي أنهم إذا استعاذوا بكبير الجن سلموا من شرهم فهذه هي المنفعة ولكن مثل هذا لا يدل على جوازه وأنه ليس من الشرك بل يؤخذ ذلك من أدلة الشرع وهي قد دلت على أنه شرك فإن قدر أن فيه منفعة فهذا لا يبيحه لأن فيه من المفاسد أضعاف ذلك.



قال المصنف رحمه الله: (باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره) أي: أن من الشرك الأكبر الإستغاثة للأموات والغائبين أو دعاء الأموات والغائبين, والإستغاثة: طلب الغوث وهو إزالة الشدة, والفرق بين الاستغاثة والدعاء أن الاستغاثة لا تكون إلا من المكروب، وأما الدعاء فإنه يكون من المكروب وغيره، فعطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص.

ثم قال المصنف رحمه الله: وقول الله تعالى: { وَلا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَنْفَعُكَ وَلا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذاً مِنَ الظَّالِمِينَ }, هذا النهي خرج مخرج الخصوص ، والمراد به العموم ، فهو عام لجميع الأمة , نهوا أن يدعو أحدًا من سائر المخلوقين العاجزين عن إيصال النفع ودفع الضر ، كالأموات والخائبين من الشياطين والجن ونحوهم قوله: {فَإِنْ فَعَلْتَ} أي: دعوت أحدا من دون الله: { فَإِنَّكَ إِذاً مِنَ الظَّالِمِينَ } أي: من المشركين.

يخاطب الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم بذلك وهو مبرأ منه ، لكنه أبلغ في الزجر والتحذير عن دعاء غير الله , ولهذا نظائر كقوله تعالى : { وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّهِ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ } إليْك وَالدعاء نوعان :

1- دعاء مسألة: وهو طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو دفع ضر، فالمعبود لا بد أن يكون مالكا لذلك، ولذلك أنكر الله على من عبد من لا يملك ضرا ولا نفعا.

2- دعاء عبادة : بأي نوع من أنواع العبادة كما في حديث ( علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به قال : يا موسى قل : لا إله إلا الله ), وهو ما لم يكن فيه صيغة سؤال وطلب ، وهما متلازمان.

وقول الله تعالى: { وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاّ هُوَ} الآية ، أي إن أصابك مرض أو غير ذلك من أنواع الضر فلا يكشف ذلك إلا الله وحده ، فإنه المتفرد بذلك سبحانه, فيلزم من ذلك أن يكون هو المدعو وحده لا شريك له ، فإن العبادة لا تصلح إلا لمالك الضر والنفع.



# ثم قال المصنف وقوله تعالى : {فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ} الآية,

أي: اطلبوا الرزق عند الله وار غبوا إليه فيه, فإنه عنده وحده لا شريك له دون ما سواه, لأنه المالك له، وغيره سبحانه لا يملك شيئًا من ذلك، وإنما هو سبب من الأسباب التي أمر العبد أن يفعلها ليحصل له ما قدر له, قوله: {وَاعْبُدُوهُ}, وهذا من باب عطف العام على الخاص، فإن ابتغاء الرزق عند الله من العبادة التي أمر بها قوله: {واشكروا له} أي: ما أنعم به عليكم, قوله : {إليه ترجعون} أي : يوم القيامة فيجازي كلا بعمله، إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر.

وقوله تعالى: {وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ اللَّهِ الْقِيَامَةِ}. الآيتين, حكم سبحانه أنه لا أضل ممن يدعو من دون الله أيّ مدعو كان ، ولذا فإن في هذه الآية خمسة أمور:

الأول: أنه لا أضل ممن دعا غير الله.

الثاني: أن المدعو غافل عن دعاء الداعي لا يدري عنه.

الثالث: أن تلك الدعوة سبب لبغض المدعو للداعى وعداوته له

الرابع: أن تلك الدعوة عبادة للمدعو.

والخامس كفر المدعو بتلك العبادة .

وهي في قوله تعالى: {وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ } هذا الأول, وقوله : {لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ} هذا الثاني,

وقوله: { وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً } هذا الثالث, وقوله: { وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ } هذا الرابع, وقوله: { كَافِرِينَ } هذا الخامس.

قوله: وقوله تعالى: {أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوعَ} الآية, فيه أنه سبحانه يحتج على المشركين في اتخاذهم الشفعاء من دونه بما قد علموه وشاهدوه من إجابة المضطرين ، وكشف السوء النازل بهم من عنده، وجعلهم خلفاء أحياء بعد أمواتهم.



وقال سبحانه: {أله مع الله} أي أله سوى الله يفعل هذه الأشياء بكم، وينعم عليكم هذه النعم, أي أنتم تعلمون وتعترفون أنه لا يفعل ذلك سوى الله، فإذا كانت آلهتكم لا تجيبكم, فلا يصلح أن تجعلوها شركاء لله, بل إنه محرم لأنه من الشرك الأكبر والذنب الذي لا يغفر لمن مات عليه.

وقوله: وروى الطبراني بإسناده: "أنه كان في زمن النبي صلى الله عليه وسلم منافق يؤذي المؤمنين، فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله صلى الله عليه وسلم من هذا المنافق، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل.

الطبراني هو الإمام الحافظ سليمان بن أحمد ، صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها ، وتوفي سنة 360 هـ.

قوله: منافق يؤذي المؤمنين, هو عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين. قوله: فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله صلى الله عليه وسلم من هذا المنافق, أي يرفع عنا أذيته.

قوله: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل , في هذا حماية لجناب التوحيد وسدا لذرائع الشرك، وتحذيرا من وسائله ، لأن الإستغاثة إن كانت بحي حاضر قادر فهذه جائزة , لأن الصحابة كانوا يطلبون منه في حياته الدعاء ، ويستسقون به ،وإنما نهاهم النبي صلى الله عليه وسلم خوفاً من الإستغاثة به بعد مماته , أو أن يطلب منه عليه الصلاة والسلام مالا يقدر عليه إلا الله , لأنه لما كان هذا المعنى هو المفهوم عند الإطلاق , وكان مختصاً بالله صح إطلاق نفيه , عما سواء الله ولذا قال النبي صلى الله عليه وسلم , إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله , وفي ما تقدم من الأيات دليل على أن دعاء الميت والغائب والحاضر فيما لا يقدر عليه إلا الله والاستغاثة بغير الله ، لكشف الضر، أو تحويله هو الشرك الأكبر، بل هو أكبر أنواعه .



#### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "أن عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص" أي لأن الدعاء عام والاستغاثة دعاء المكروب فهو دعاء مخصوص.

الثانية "تفسير فوله: {وَلا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُكَ وَلا يَضُرُّكَ} " أي لا ينفعك إن دعوته ولا يضرك إن تركت دعاءه.

الثالثة "أن هذا هو الشرك الأكبر" أي لقوله: {فإن فعلت فإنك إذا من الظالمين} أي المشركين والظلم هذا هو الشرك لقوله تعالى: {إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ} .

الرابعة "أن أصلح الناس لو يفعله إرضاء لغيره صار من الظالمين" أي لقوله: {فإن فعلت فإنك إذا من الظالمين}.

الخامسة "تفسير الآية التي بعدها" أي قوله تعالى: {وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ } أي لا يقدر على ذلك إلا الله.

السادسة "كون ذلك لا ينفع في الدنيا مع كونه كفرا" أي دعاء غير الله لا ينفع و هو كفر كما قال تعالى: {وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَها آخَرَ} إلى قوله: {إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ}.

السابعة "تفسير الآية الثالثة" أي قوله تعالى: {فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّرْقَ وَاعْبُدُوهُ}.

الثامنة "أن طلب الرزق لا يبتغى إلا من الله كما أن الجنة لا تطلب إلا منه" أي لقوله: {فَانْتَغُوا عِنْدَ اللهِ الرِّرْقَ} فتقديم المعمول يفيد الاختصاص أي اطلبوه من عند الله لا من عند غيره.

التاسعة "تفسير الآية الرابعة" أي قوله تعالى: {وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ} الآيتين.

العاشرة "أنه لا أضل ممن دعا غير الله" أي لقوله: {وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ} .

الْحَادِية عشرة "أنه غافل من دعاء الداعي لا يدري عنه" أي لقوله: {وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ}

الثانية عشرة "أن تلك الدعوة سبب لبغض المدعو للداعي وعداوته له" أي لقوله: {وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً}.

الثَّالثة عُشَرة "تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو" أي لقوله: {وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ}

الرابعة عشرة "كفر المدعو بتلك العبادة" أي لقوله: {وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ} والمعنى أنهم يتبرؤون من ذلك ويجحدونه.

الخامسة عشرة "هي سبب كونه أضل الناس" أي لقوله: {وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ}.



السادسة عشرة "تفسير الآية الخامسة" أي قوله تعالى: {أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ} .

السابعة عشرة "الأمر العجيب وهو إقرار عبدة الأوثان أنه لا يجيب المضطر الا الله ولأجل هذا يدعونه في الشدائد مخلصين له الدين" أي أنهم إذا سئلوا عن ذلك أقروا أنه لا يقدر على ذلك إلا الله وقوله: "يدعونه في الشدائد" كما قال تعالى: {فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ} الآية، فيلزمهم إفراده بالعبادة دائما لكونه هو القادر على ذلك لا ما عبدوه معه.

الثامنة عشرة "حماية المصطفى صلى الله عليه وسلم حمى التوحيد والتأدب مع الله" أي لقوله: "إنه لا يستغاث بي وإنما يستغاث بالله" مع كونه مما يقدر عليه ولكنه نهاهم حماية لجناب التوحيد فكيف إذا طلب منه ما لا يقدر عليه إلا الله عز وجل.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {أَيُشْرِكُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْراً } الآية ) في هذه الترجمة الرد على كل مشرك أشرك في عبادة الله ، وكذلك بيان حال المدعوين من دون الله ، وأنهم لا ينفعون ولا يضرون، سواء في ذلك الأنبياء والصالحون وغيرهم ، وقوله: {أَيُشْرِكُونَ } أي: من لا يستحق العبادة , لأنه لم يخلق شيئاً , وإنما الخالق هو الله وحده سبحانه المستحق للعبادة وحده ، وقوله: { وَهُمْ يُخْلَقُونَ } أي: أن من أشركوه مع الله في عبادته مخلوق ، والمخلوق لا يستحق أن يكون شريكاً أشركوه مع الله في عبادته مخلوق ، والمخلوق لا يستحق أن يكون شريكاً للخالق في العبادة , وقوله: { وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْراً } أي: أنهم لا يستطيعون نصر من سألهم , وقوله : { ولا أنفسهم ينصرون } أي : فضلاً أن ينصروا غيرهم , وذلك برهان قاطع ببطلان ما كانوا يعبدونه من دون الله .

وقوله: {وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ} الآية, القطمير: القشرة التي على النواة, ومن كانت هذه صفته فكيف يرغب إليه ويدعا لدفع ضر أو جلب نفع, ففي هذه الآية أخبر عن الواقع لا محالة عن حال المدعوين من الملائكة وغيرهم, بما يدل على عجزهم وضعفهم, وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعو، وهي الملك وسماع الدعاء، والقدرة على الاستجابة، فمتى لم توجد هذه الشروط تامة بطلت دعوته ودعاءه.

كما في قوله تعالى: { وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ () إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ } أي: أنهم يجحدونه ويتبرؤون مما فعل معهم.

قال المصنف رحمه الله: وفي الصحيح , أي: في صحيح البخاري و مسلم .

عن أنس قال: " شج النبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد, وكسرت رباعيته, والشج الجرح في الرأس والوجه خاصة، وهو أن يضربه بشيء فيشق جلده, الرباعية بفتح الراء وتخفيف الباء كل سن بعد ثنية, وقوله: كسرت, أي: ذهب منها فلقة ، ولم تقلع من أصلها, قوله يوم أحد: أي: في غزوة أحد, وأحد جبل معروف شرقي المدينة ، كانت عنده الوقعة المشهورة, والشاهد من الحديث للترجمة إثبات وقوع الإبتلاء والأسقام بالأنبياء لينالوا جزيل الثواب, ولتعرف الأمم ما أصابهم فيتأسوا بهم, وليتيقن أنهم مخلقون مربوبون, فلا



يغلا فيهم فيعبدون مع دون الله ويشركون مع الله في العبادة .

قوله: فقال: كيف يفلح قوم شجوا نبيهم ؟ , أي كيف يحصل لهم الظفر والفوز والسعادة، مع فعلهم هذا بنبيهم .

قوله: فنزلت: {لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ}, أي: ليس لك إلا ما أمرتك به فيهم ، وليس ذلك بهوان النبي صلى الله عليه وسلم على الله ، فإنه أكرم خلق الله عليه ، وأفضلهم على الإطلاق ، ولكن ليتبين أنه ليس له من مقام الربوبية والألوهيه شئ فإنما هو عبد الله ورسوله, فلا يدعا مع الله ولا يشرك معه في العبادة.

قوله رحمه الله: وفيه, أي: في صحيح البخاري.

عن ابن عمر رضي الله عنهما, وهو عبدالله صحابي جليل ابن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما, شهد له رسول الله صلى الله عليه وسلم بالصلاح، ففي الصحيح أنه قال لحفصة: (إن أخاك، أو إن عبد الله رجل صالح).

قوله: أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر: اللهم العن فلانا وفلانا, بعد ما يقول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد ، فأنزل الله: {لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءً} , وفي رواية: " يدعو على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام، فنزلت: {لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْعٌ } , هذا القنوت وأنه على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن هشام ، المبهم في الرواية الأولى بينه في الرواية الثانية , أي : أن الرسول صلى الله عليه وسلم يدعو عليهم بعد "سمع الله لمن حمده" ، فأخبره الله عز وجل أنه ليس له من الأمر شيء إلا ما أمر به ، والنبي صلى الله عليه وسلم لما دعا عليهم لأنهم رؤوس المشركين يوم أحد ، فتاب عليهم فأسلموا ، وحسن إسلامهم ، والشاهد من الحديث في هذا الباب, أنه إذا كان أفضل الخلق ، نبينا محمد صلى الله عليه وسلم , وخلفه الصحابة يؤمنون على دعائه، وهم صفوة الخلق بعد الرسل ، ومع ذلك أنزل الله هذه الآية : {لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ } , وفي ذلك أكبر دلالة على أنه صلى الله عليه وسلم لا يملك ولا يقدر إلا على ما أقدره الله عليه ، ويهذا يظهر بطلان ما يعتقده فيه المشركون أنه ينفع دعاؤه والاستغاثة به صلى الله عليه وسلم بعد موته أو دعاء غيره من سائر الأنبياء والصالحين.



قوله رحمه الله: وفيه, أي: في صحيح البخاري.

عن أبي هريرة رضي الله عنه, هو عبدالرحمن بن صخر الدوسي, من حفاظ الصحابة وفضلائهم وأكابرهم، مات سنة 57 هـ، وله 78.

قال المصنف رحمه الله: قال: قام رسول الله صلى الله عليه وسلم حين أنزل عليه: {وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ} فقال: يا معشر قريش أو كلمة نحوها, عشيرة الرجل هم بنو أبيه الأدنى فالأدنى ، أو قبيلته.

قوله: يا معشر قريش , المعشر الجماعة ويتناول الإنس والجن

أو كلمه نحوها : معناه أنه شك الراوي هل قال: يا معشر قريش ، أو قال ما يقارب ذلك ، خاطب العامة أولا , وهذه نذارة خاصة , وإلا فقد أمره الله بالنذارة العامة في قوله تعالى : { أَنْ أَنذِرِ النَّاسَ } .

قوله: اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئًا، أي: اسعوا في فكاكم وخلصوها من عذاب الله بتوحيد الله، والإيمان به وبرسوله، وترك ما كنتم تعبدون من دون الله من الأوثان والأصنام، فإن ذلك هو الذي ينجيكم من عذاب الله.

قوله رحمه الله: وقال في الحديث: يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئًا، يا صفية عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا أغني عنك من الله شيئًا، ويا فاطمة بنت محمد سليني من مالي ما شئت، لا أغني عنك من الله شيئًا, في هذا الحديث: عباس وصفية وفاطمة تكون بالرفع، ويجوز النصب، وقال النووي: النصب أفصح، أما مابعدها وهي (ابن) و (عمة) و (بنت) بالنصب لا غير، الشاهد من هذا الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم أنذر عمه وعمته وابنته, وأخبر أنه لا يغني عنهم من الله شيئًا، وأن مجرد قربهم منه غير نافع لهم، ولا منج من عذاب الله إذا لم يؤمنوا به، فيقبلوا ما جاء به من التوحيد وسائر شرائع الإسلام، وترك الشرك، ولذا لا يُسأل العبد إلا ما يقدر عليه, إذا كان حياً حاضراً قادراً, وأما النجاة من النار ونحو ذلك, من كل ما لا يقدر عليه, إلا الله, فلا يجوز أن يطلب إلا من الله تعالى،



ولذا قال النبي صلى الله عليه وسلم ، في هذا الحديث لفاطمة بنت محمد سليني من مالي ما شئت , لأن هذا هو الذي يقدر عليه صلى الله عليه وسلم , وأما ما كان من أمر الله , ومن خصائص الله فلا قدره لأحد عليه , فطلبه من غير الله شرك في عبادة الله لأنه من خصائص الله .



## فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير الآيتين" أي قوله تعالى: {أَيُشْرِكُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئاً} ففيه الإنكار على من عبد أي معبود كان لأنه لا يخلق شيئا وقوله: {وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ عَبد أي معبود كان لأنه لا يخلق شيئا وقوله: {وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ} فيها إبطال عبادة كل ما سوى الله لأنه لا يملك القطمير فكيف بما هو أعظم.

الثانية "قصة أحد" أي غزوة أحد التي شج فيها وكسرت رباعيته صلى الله عليه وسلم وقتل فيها من قتل من الصحابة ففيها أنهم عاجزون لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا بل الأمر كله لله وحده.

الثالثة "قنوت سيد المرسلين وخلفه سادات الأولياء يؤمنون" أي إذا رفع رأسه من الركعة الآخرة من صلاة الفجر دعا وأمن الصحابة خلفه.

الرابعة "أن المدعو عليهم كفار" أي في ذلك الوقت.

الخامسة "أنهم فعلوا أشياء ما فعلها غالب الكفار منها شجهم نبيهم وحرصهم على قتله ومنها التمثيل بالقتلى مع أنهم بنو عمهم" أي أنهم فعلوا هذه الخصال التي هي من أسباب الدعاء عليهم ولكن أمر الله غالب وهو المتصرف في عباده دون خلقه.

السادسة "أنزل الله عليه في ذلك: {لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيَعٌ }" أي عواقب الأمور بيدي فامض أنت لشأنك ودم على عبادة ربك، قاله ابن عطية. كما أشار إليه في الشرح.

السابعة "قوله: {أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ} فتاب عليهم فآمنوا" أي صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحارث بن هشام وأمثالهم ومنهم من قتل شهيدا.

الثامنة "القنوت في النوازل" أي لما دعا عليهم في الصلاة بعد فعلهم ما فعلوه دل على القنوت في النوازل.

التاسعة "تسمية المدعو عليهم في الصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم" أي لكونه سمى صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحارث بن هشام.

العاشرة "لعن المعين في القنوت" أي كما جاء في الحديث اللهم العن فلانا وفلانا .

الحادية عشرة "قصته صلى الله عليه وسلم لما أنزل عليه: {وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ} " أي أنه جمعهم فأنذرهم فعم وخص وأخبر أنه لا يغني عنهم من الله شبئا.

الثانية عشرة "جده صلى الله عليه وسلم بحيث فعل ما نسب بسببه إلى الجنون وكذلك لو يفعله مسلم الآن" أي أنه لما جمعهم وأنذر هم قال عمه أبو لهب: "تبا لك ألهذا جمعتنا" ونسبوه إلى الجنون وكذلك لو أن مسلما أخذ يصدع بالحق بين الناس ويحذر من الباطل لنسب إلى الجنون بسبب غربة الدين.



الثالثة عشرة "قوله للأبعد والأقرب: "لا أغني عنك من الله شيئا" حتى قال: "يا فاطمة بنت محمد لا أغني عنك من الله شيئا" فإذا صرح وهو سيد المرسلين بأنه لا يغني شيئا عن سيدة نساء العالمين وآمن الإنسان أنه صلى الله عليه وسلم لا يقول إلا الحق ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس اليوم يتبين له التوحيد وغربة الدين" أي من آمن أنه لا يغني عن أقرب الناس اليه شيئا لتصريحه بذلك ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس أي من أنه إليه شيئا لتصريحه بذلك ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس أي من أنه يملك وينفع ويضر ويعلم الغيب تبين له التوحيد أي أنه الإقبال على الله وحده لأنه الذي بيده الأمر دون من سواه وتبين له غربة الدين لأجل أن أكثر الخلق تركوا التوحيد ووقعوا في الشرك حيث تركوا إخلاص العبادة لله وحده وأقبلوا على عبادة من لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا بنص الأيات والأحاديث.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُو الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ}) هذه الترجمة فيها بيان حال الملائكة الذين هم أقوى وأعظم ممن دونهم ممن عُبد مع الله، فإذا كان هذا حالهم مع الله وهذه هيبتهم وخوفهم منه وخشيتهم له، فكيف يُدْعَون من دون الله وأيضاً إذا كانوا مع ما هم عليه من جلالة القدر لا يجوز أن يدعوا ولا أن يستغاث بهم, فغيرهم ممن لا يقدر على شيء من الأموات والأصنام أولى أن لا يدعى ولا يعبد من دون الله, قال تعالى في حق الملائكة : { وَمَنْ يَقُلْ مِنْ هُمْ إِنِّي إِلَٰهٌ مِنْ دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ }.

وقوله: {حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ } أي: أزيل الفزع عن قلوب الملائكة، من الغشية التي تصيبهم عند سماع كلام الله عز وجل بالوحي إلى جبريل.

ثم قال المصنف رحمه الله: في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " إذا قضى الله الأمر في السماء, أي: إذا تكلم الله بالأمر الذي شاء كونه ، كما في روايه أبي داود: ( إذا تكلم الله بالوحي، سمع أهل السماوات .... إلخ.

وقوله: ضربت الملائكة بأجنحتها، خضعانا لقوله: أي : إذا تكلم بالوحي فسمع أهل السماوات كلامه أر عدوا وخافوا وفزعوا هيبة وخضعانا لقوله, إذا كانت هذه حالهم مع ماأعطاهم الله من القوة والعظمة مما لا يعلمه إلا الله، فبطلان عبادتهم ظاهرة وغيرهم بطريق الأولى.

قوله : كأنه سلسلة على صفوان ينفذهم ذلك , كما جاء في حديث أبي داود وغيره : ( إذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السماوات صلصلة كجر السلسلة على الصفاء، فيصعقون فلا يزالون كذلك، حتى يأتيهم جبريل ).

قوله: { حَتَّى إِذًا فَرْع عَن قلوبهم، قالوا: مَاذًا قَالَ رَبُّكُم قَالُوا: الحق وهو العليُّ الكَبِيرُ} , أي : حتى إذا أزيل عنها الخوف والغشي ، قالت الملائكة بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم ؟ قالوا : قال الله الحق ، لأنه سبحانه هو الحق وقوله حق .

قوله: فيسمعها مسترق السمع, أي: يسمع مسترق السمع الكلمة التي قضاها الله، ثم سمعته الملائكة فتحدثوا بها، ومسترق السمع وهو من الشياطين، لإنهم يركب بعضهم بعضا, كما في صحيح البخاري من حديث عائشة: ( إن



الملائكة تنزل في العنان ، وهو السحاب ، فتذكر الأمر قضي في السماء، فتسترق الشياطين السمع ، فتوحيه إلى الكهان ، فيكذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم ) , وسماعهم من الذين في العنان لا ينفي سماعهم من الذين في السماء , فالشهب إنما يرمى بها من السماء لا من السحاب كما قال تعالى إخباراً عنهم : { وَأَنَّا لَمَسْنَا السَّمَاء فَوَجَدْنَاهَا مُلِئَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً } , وقال تعالى : { وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ () إِلَّا مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبُعَهُ شِهَابٌ مُّبِينٌ } والذي ظهر أن يقال أنهم كما يسمعون من ملائكة السماء , فكذلك يسمعون من ملائكة السحاب فلا تنافى بينهما .

قوله: ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض، وصفه سفيان بكفه، وسفيان هو ابن عيينة، الهلالي أبو محمد الكوفي ثم المكي، ثقة حافظ فقيه، إلا أنه تغير حفظه في آخره مات سنة 198 هـ، وله 91, وسفيان هذا وصف ركوب بعضهم فوق بعض.

قوله: فحرفها وبدد بين أصابعه، حرفها، بحاء وراء مشددة: ميلها.

وقوله بدد , أي : فرق وباعد بين أصابعه من غير مماسة بعضها لبعض ، ولا لصوق بعضها لبعض

قوله: فيسمع الكلمة ، فيلقيها إلى من تحته ، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن ,

أي: يلقي الشيطان الفوقاني الكلمة التي سمعها إلى الشيطان الذي تحته، وهكذا حتى يلقيها آخر هم على لسان الساحر أو الكاهن.

قوله: فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها ، وربما ألقاها قبل أن يدركه ، الشهاب : هو النجم الذي يرمى به مسترق السمع ، أي : ربما أدرك الشهاب المسترق لتلك الكلمة التي سمعت من السماء ، قبل إلقائها ، وربما ألقى الكلمة قبل أن يدركه ، لما لله في ذلك من الحكمة ، فإن الله سبحانه لا يفوته شيء ولا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء إنه عليم حكيم ، والحديث يدل على أنه كان يرمى الجن يالشهب قبل البعثة ، لحديث ابن عباس الذي رواه مسلم : (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم جالسا في نفر من أصحابه، فرمي بنجم عظيم فاستنار ، قال: "ما كنتم تقولون إذا كان مثل هذا في الجاهلية ؟ قالوا: كنا عظيم فاستنار ، قال: "ما كنتم تقولون إذا كان مثل هذا في الجاهلية ؟ قالوا: كنا



نقول: لعله يولد عظيم أو يموت عظيم، قال: "فإنها لا يرمى بها لموت أحد ولا لحياته، ولكن ربنا تبارك اسمه إذا قضى أمرًا سبح حملة العرش، ثم يسبح أهل السماء الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، حتى يبلغ التسبيح هذه السماء الدنيا، ثم يستخبر أهل السماء الذين يلون حملة العرش، فيقول الذين يلون حملة العرش لحملة العرش: ماذا قال ربكم؟ فيخبرونهم، ويخبر أهل كل سماء سماء، حتى ينتهي الخبر إلى هذه السماء، ويخطف الجن السمع فيرمون، فما جاؤوا به على وجهه فهو حق، ولكنهم يزيدون فيه ويقرفون وينقصون ), قال بعضهم الشهاب الذي يدرك مسترق السمع لا يقتلهم ولا يميتهم, ولكنه يحرقهم من غير قتل لأنهم يعودون لاستراق السمع والله اعلم.

قوله: فيكذب معها مائة كذبة ، بفتح الكاف وسكون ، لأن الساحر أو الكاهن يكذب مع تلك الكلمة التي ألقاها إليه وليه من الشياطين مائة كذبة ، أو أن الشيطان يكذب مع الكلمة التي استرقها مائة كذبة ، ويخبر بالجميع وليه من الإنس فيفتتن الإنس بالإنسي الساحر أو الكاهن , كما يفتن الساحر والكاهن وليهما من الشياطين ، فيقبلون ما جاء به من الصدق و الكذب , لكونهم قد يصدقون فيما يأتون به في خبر السماء .

قوله: فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا، كذا وكذا؟, أي: يصدقونهم لكونهم قد يصدقون في بعض الأحيان, كما الصحيح عن عائشة: (قلت: يا رسول الله إن الكهان كانوا يتحدثون بالشيء فنجده حقا، قال: تلك الكلمة الحق يخطفها الجني، فيقذفها في أذن وليه، ويزيد فيها مائة كذبة), وفي هذا مايدل على قبول النفس للباطل، كيف يتعلقون بواحدة ولا يعتبرون بمائة كذبة, وفي هذا الحديث إثبات علو الله على خلقه، على ما يليق بجلاله وعظمته، خلاف للأشاعرة والجهمية ونفاة المعتزلة.

قال المصنف رحمه الله: وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه, بكسر السين ،: الأنصاري ، صحابي وأبوه أيضًا صحابي .

قوله: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إذا أراد الله أن يوحي بالأمر تكلم بالوحي, أي: في الأمور التي يقضيها الرب تبارك وتعالى ، كما في حديث أبي هريرة ، والإرادة صفة من صفات الله عز وجل وهي نوعان:



1- إرادة شرعية دينية ، مستلزمة لمحبة الله ورضاه .

2- وإرادة قدرية كونية عامة شاملة .

وهو سبحانه يريد الخير ويأمر به، وينهى عن الشر ولا يأمر به، وإن كان مريدًا له، فكل الأشياء كائنة بمشيئته وقدرته وخلقه، وفيه النص على أن الله يتكلم بالوحي متى شاء، ففيه الرد على الأشاعرة وغيرهم لإنكارهم لكلام الله تعالى, وزعمهم أن القرآن عبارة عن كلام الله.

قوله: أخذت السماوات منه رجفة ، أو قال: رعدة شديدة , أي: هذا شك من الراوي هل قال النبي صلى الله عليه وسلم رجفة ، أو رعدة .

قوله: في السماوات: مفعول مقدم والفاعل رجفه ففي هذا التصريح أن السماوات تسمع كلام الله.

خوفا من الله عز وجل, تخاف من الله بما جعل فيها من الإحساس والمعرفة بمن خلقها ، كما في قوله: {تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ}.

قوله: فإذا سمع ذلك أهل السماوات صعقوا وخروا لله سجدا، الصعوق: هنا الغشي والملائكة يقع منهم الأمران, الصعوق وهو هنا الغشي, ويقع منهم السجود والله اعلم أيهما قبل الآخر أي: الغشي أوالسجود, ففي هذا أنه إذا كانت السماوات على عظمتها وسعتها وما فيها من السكان ترجف ويصعق من فيها هيبة لله وخوفاً منه, فالالتجاء إلى غيره، والتعلق عليه من أبطل الباطل.

قوله: فيكون أول من يرفع رأسه جبرائيل, فيكلمه الله من وحيه بما أراد، قريم جبرئيل على الملائكة، كلما مر بسماء سأله ملائكتها ماذا قال ربنا يا جبرائيل؟ فيقول جبرائيل: قال الحق وهو العلي الكبير، فيقولون كلهم مثل ما قال جبرائيل), بفتح "أول" خبر "يكون"، مقدم على اسمها، ويجوز العكس، وإنما كان أول من يرفع رأسه جبرائيل؛ لأنه سفير الله وبين رسله وأمينه على وحيه، ورآه رسول الله صلى الله عليه وسلم في صورته، وله ستمائة جناح، كل جناح منها قد سد الأفق،



فإذا كان هذا عظم أحد المخلوقات فخالقها أعظم وأجل وأكبر.

قوله: فينتهي جبرئيل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل, أي إلى حيث أمره الله من السماء والأرض, الشاهد من الآية والأحاديث أنه إذا كان هذا حال الملائكة عند مجرد سماع كلام الله، مع ما أعطاهم الله من شدة القوة، وعظم الخلقة، علم أنه لا يجوز صرف شيء من أنواع العبادة لهم، لعجزهم عن النفع والضر، فكيف بمن هو دونهم بمراتب؟ ولكن أهل الشرك لا يفقهون, والشاهد هو الرد على المشركين عبدة الأوثان وغيرهم.



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير الآية" أي قوله تعالى: {إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ} أي زال عنها الفزع والمراد به الملائكة.

الثانية "ما فيها من الحجة على إبطال الشرك خصوصا ما تعلق على الصالحين وهي الآية التي قيل إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب" أي بسبب أمور أربعة: الأول: أنهم لا يملكون شيئا، الثاني: أنهم لا يملكون قسطا من الملك، الثالث: أنهم لا يعاونون الله لغناه عن جميع خلقه، الرابع: أنهم لا يملكون الشفاعة إلا بإذنه لمن ارتضى، كما أشار إلى ذلك شيخ الإسلام في الباب الذي بعده.

الثالثة "تفسير قوله: {قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ} " أي أخبروا أن الله لا يقول إلا حقا وهو العلي الذي علا على جميع خلقه علو الذات وعلو القهر وعلو القدر الكبير الذي لا أكبر منه جل وعلا.

الرابعة "سبب سؤالهم عن ذلك" أي لما كانوا يصعقون حين يسمعون كلام الله فلا يفهمونه فإذا زال ذلك عنهم سألوا عنه فأخبروا.

الخامسة "أن جبريل يجيبهم بعد ذلك بقوله: قال كذا وكذا" لأنه الملك الموكل بالوحى و هو أول من يرفع رأسه.

السادسة "ذكر أن أول من يرفع رأسه جبريل" أي لأنه الملك الموكل بالوحي وبدل ذلك على فضله.

السابعة "أنه يقول لأهل السموات كلهم لأنهم يسألونه" أي لقوله: "ثم يمر جبريل على الملائكة كلما مر بسماء سأله ملائكتها".

الثامنة "أن الغشي يعم أهل السموات كلهم" أي لقوله: "فإذا سمع ذلك أهل السموات صعقوا".

التاسعة "ارتجاف السموات بكلام الله" أي لقوله: "أخذت السموات منه رجفة". العاشرة "أن جبريل هو الذي ينتهي بالوحي إلى حيث أمره الله" أي كما ذكره في آخر الحديث وذلك والله أعلم لأنه الملك الموكل بالوحي.

الحادية عشرة "ذكر استراق الشياطين" أي أنهم يركب بعضهم بعضا فيسترقون السمع من السماء أو من السحاب كما في الحديث الآخر.

الثانية عشرة "صفة ركوب بعضهم بعضا" أي كما وصف سفيان بن عيينة أحد رواة الحديث فبدد بين أصابعه وحرف كفه.

الثالثة عشرة "إرسال الشهاب" أي أن الشيطان إذا أراد استراق السمع أرسل عليه الشهاب.



الرابعة عشرة "أنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يلقيها وتارة يلقيها في أذن وليه من الإنس قبل أن يدركه" أي لقوله في الحديث: "فربما أدركه الشهاب قبل أن يلوكه".

الخامسة عشرة "كون الكاهن يصدق في بعض الأحيان" أي لأجل ما أتاه به وليه من الشياطين لا لكونه صدقه عن علم.

السادسة عشرة "كونه يكذب معها مائة كذبة" أي يخلط مع تلك الكلمة الواحدة مائة كذبة ليروج بها على الناس فيقبلوا كذبه.

السابعة عشرة "أنه لم يصدق كذبه إلا بتلك الكلمة التي سمعت من السماء" أي لاغترار الناس بها وغفلتهم عما قارنها من الكذبات.

الثامنة عشرة "قبول النفوس للباطل كيف يتعلقون بواحدة ولا يعتبرون بمائة" أي أن كونهم اغتروا بواحدة فصدقوه بها في كل ما قال ولم يعتبروا بمائة فيردوا بها الباطل، من قبول نفوسهم للباطل.

التاسعة عشرة "كونهم يتلقى بعضهم من بعض تلك الكلمة ويحفظونها ويستدلون بها" أي هذا من أسباب ترويج ما يقوله الكاهن من الباطل، ولو أنهم قالوا إنه يكذب كثيرا ولم يغتروا بهذه الكلمة لسلموا من باطله ولم يرج عليهم.

العشرون "إثبات الصفات خلافا للأشعرية المعطلة" أي مثل صفة الكلام من قوله: "تكلم بالوحي" وقوله: "سمع صوته أهل السماء" أنه بصوت، ومثل صفة العلو من قوله: {قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ}.

الحادية والعشرون "أن تلك الرجفة والغشي خوفا من الله عز وجل" أي كما ذكره في الحديث وفيه أن السموات تخاف الله حقيقة بما جعله فيها. الثانية والعشرون "أنهم يخرون سجدا" أي كما ذكر في الحديث.



قال المصنف رحمه الله: (باب الشفاعة) أي: بيان الشفاعة وإيضاحها، وبيان حكمها وحقيقتها، وبيان ما أثبته القرآن منها وما نفاه، لأن المشركين في قديم الدهر وحديثه إنما وقعوا في الشرك لتعلقهم بالشفاعة ، فأشركوا مع الله غيره كدعاء الملائكة والأصنام والأولياء والصالحين وغيرهم بحجة طلب الشفاعة منهم وهذا هو عين الشرك مع الله في عبادته , ووقعوا في الشرك الأكبر , كما في قوله تبارك وتعالى: { وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّ هُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُولاً إِهُ شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللهِ ؟ , فلما كانت الشفاعة قد دلت عليها . النصوص ومنعت منها نصوص , بين أهل العلم أن الشفاعة شفاعتان عليها . النصوص ومنعت منها نصوص , بين أهل العلم أن الشفاعة شفاعتان

الأولى: شفاعة منفية: وهي التي تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله. الثانية: شفاعة مثبتة: وهي التي تطلب من الله، ولا تكون إلا لأهل التوحيد، ومقيدة بأمرين:

الأولى: إذن الله للشافع أن يشفع.

الثانية: رضاه عن المشفوع له.

والناس في الشفاعة ثلاث طوائف: طرفان ووسط ، فطائفة أنكروها كاليهود والنصارى والخوارج المكفرين بالذنوب ، وطائفة أثبتوها وغلوا في إثباتها، حتى جوزوا طلبها من الأولياء والصالحين بعد موتهم وهم المشركون ، وأما الوسط فهم أهل السنة والجماعة فإنهم أثبتوا الشفاعة الشرعية وهي الشفاعة المثبتة التي تقدم ذكرها ، وأنواع الشفاعة المثبتة ستة أنواع:

الأول : الشفاعة الكبرى : وهي الشفاعة للأهل الموقف يوم القيامة وهي خاصة بالنبي صلى الله عليه وسلم .

الثاني: شفاعته لأهل الجنة بدخول الجنة.

الثالث: شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار فيشفع لهم ألا يدخلوها.

الرابع: شفاعته للعصاة من أهل التوحيد الذين يدخلون النار بذنوبهم أن يخرجوا منها.



الخامس: شفاعته لقوم من أهل الجنة لزيادة ثوابهم ورفع درجاتهم.

السادس: شفاعته لأبي طالب أن يخفف عنه وهذه خاصة بالنبي صلى الله عليه وسلم وبأبي طالب.

وقوله رحمه الله: ( وقول الله تعالى: {وَأَنْذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٍّ وَلا شَفِيعٌ } ) أي : أنذر بالقرآن الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم وهم أهل الإخلاص ، الذين لم يتخذوا لهم من دون الله شفيع ، بل أخلصوا جميع أعمالهم لله وحده ، وهذه نذارة خاصة للذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ,

قوله: { لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيِّ وَلا شَفِيعٌ } , أي: لا قريب لهم ، ولا شفيع يشفع فيهم من عذابه إذا أراده بهم , ومعنى ذلك أنهم متخلين من ولي وشفيع ، فتركوا التعلق على الشفعاء وغيرهم , لأنه ينافي الإخلاص الذي لا يقبل الله من أحد عملاً بدونه.

قوله: { لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ } , أي: يعملون في هذه الدار عملاً ينجيهم الله به من عذاب يوم القيامة .

وقول الله تعالى: {قُلْ لِلّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً}, أي : أن الشفاعة هي ملك لله تعالى، تعالى، فلا تطلب إلا منه سبحانه, لأن ذلك عبادة وتأله لا يصلح إلا لله تعالى، وقد قال سبحانه قبلها : { أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللّهِ شُفَعَاءً قُلْ أَوَلَوْ كَاثُوا لَا يَعْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ () قُل لِللّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا اللهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ اللهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ اللهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ اللهِ قُرْ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ }, كما في قوله تعالى: {فَلُولا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللّهِ قُرْبَاناً آلِهَةً بَلْ ضَلُوا عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ }.

وقوله: {مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ}, هذه الآية فيها رد على المشركين الذين اتخذوا الشفعاء من دون الله ، من الملائكة والأنبياء والأصنام وغيرها ، لأنهم ظنوا أنهم يشفعون عنده يوم القيامة سبحانه بغير إذنه ، وأنكر الله عليهم , لأن الشفاعة إنما تقع في الدار الآخرة بإذنه , لقوله تعالى : {يَوْمَئِذِ لا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً } ،



فبين أن الشفاعة لا تحصل إلا بشرطين:

الأول: إذن الرب للشافع أن يشفع.

الثاني : ورضاه عن المأذون فيه.

وهو سبحانه لا يرضى إلا على من مات على التوحيد والإخلاص.

وقوله تعالى: {وَكُمْ مِنْ مَلَكِ فِي السَّمَاوَاتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضَى}, وفي هذه الآية دليل على ما تقدم أنها لا تقبل الشفاعة إلا بإذن الله تعالى لمن يشاء ورضاه عنه, وذلك لمن سلم من الشرك ومات على ذلك, وإذا كان هذا أي: ما جاء في هذه الآية بحق الملائكة المقربين فكيف ترجى شفاعة هذه الأنداد وغيرها عند الله تعالى.

وقوله: {قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الْأَرْضِ} الآيتين, أي: يقول الله لنبيه قل لهؤلاء المشركين: {الْهُ عُوا الَّذِينَ رَعَمْتُمْ} أنهم آلهة مع الله ، ليكشفوا الضر الذي نزل بكم ، ثم أخبر بقوله تعالى: {لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ} أي: من خير وشر ، ونفع وضر: {وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شِرْكٍ} أي: لا يملكون شيئًا استقلالا , وكذا لو على سبيل الشركة , ثم أخبر سبحانه: {وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ} , عوين يعينه بشيء: {وَلا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلاَّ لِمَنْ أَذِنَ لَهُ} أي: لمن أذن له بالشفاعة , ولذا قال ابن القيم رحمه الله إن هذه الآية: تقطع عروق شجرة الشرك من القلب لمن عقلها ، فالله سبحانه نفى نفياً مرتباً ، فنفى الملك والشركة والمظاهرة والشفاعة التي يطلبها المشرك ، وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لمشرك ، وأثبت شفاعة لا نصيب غيره سببا لإذنه ، وإنما السبب كمال التوحيد .

قال المصنف رحمه الله: قال أبو العباس: هذه كنية شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية الحراني، العالم الرباني، ولد سنة 661 هـ، وتوفي سنة 728 هـ.



نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون, أي: نفى في هذه الآية الكريمة ما يتعلق به المشركون من الاعتقاد في غير الله ، من الملك والشركة والمعاونة والشفاعة ، والشفاعة التي يطلبها المشرك من غير الله .

ثم قال ابو العباس: فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عونا لله ، ولم يبق إلا الشفاعة، فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب, كما قال تعالى: {ولا يَشْفَعُونَ إلا لَمِنِ ارْتَضَى}, وهو سبحانه لا يأذن إلا لأهل التوحيد قال ابو العباس فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون هي منتفية يوم القيامة ، كما نفاها القرآن, يعني: التي تطلب من غير الله ، فيما لا يقدر عليه إلا الله ، كقول أحدهم أشفع لي يا رسول الله أي: بعد موته.

ثم قال ابو العباس: وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنه يأتي فيسجد لربه ويحمده، لا يبدأ بالشفاعة أولا، ثم يقال له: ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعط، واشفع تشفع, هذا قطعة من حديث الشفاعة، المخرج في الصحيحين وغيرهما من حديث أنس وغيره في أهل الموقف.

ثم قال ابو العباس: وقال له أبو هريرة: " من أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله؟ قال: من قال: لا إله إلا الله خالصا من قلبه, وهذا الحديث رواه البخاري وغيره، والمراد: قول لا إله إلا الله مع شهادة أن محمداً رسول الله, وقوله خالصاً من قلبه احترازاً من شهادة المنافق فإنه يقولها بلسانه دون قلبه.

ثم قال ابو العباس: فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله، ولا تكون لمن أشرك بالله وحقيقته: أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع؛ ليكرمه وينال المقام المحمود، فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك، ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع، وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أنها لا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص. انتهى كلامه رحمه الله, أي: ابن تيميه رحمه الله وكلامه هذا, قام مقام الشرح والتفسير في هذا الباب, وهو كاف واف بتحقيق مع الإيجاز.



#### فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير الآيات" أي آية الأنعام والزمر والبقرة والنجم وسبأ.

الثانية "صفة الشفاعة المنفية" أي هي التي تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله.

الثالثة "صفة الشفاعة المثبتة" أي هي التي تطلب من الله وتكون بشرطين: إذن الله للشافع، ورضاه عن المشفوع له.

الرابعة "ذكر الشفاعة الكبرى وهي المقام المحمود" أي شفاعته صلى الله عليه وسلم لأهل الموقف حتى يقضى بينهم فيستريح أهل الجنة من كرب الموقف.

الخامسة "صفة ما يفعله صلى الله عليه وسلم أنه لا يبدأ بالشفاعة بل يسجد فإذا أذن له سجد" أي مع كونه أفضل الخلق فكيف بغيره، وهذا يدل على أن الأمر كله لله.

السادسة "من أسعد الناس بها" أي هم من قال لا إله إلا الله خالصا من قلبه فصارت مختصة بأهل التوحيد.

السابعة "أنها لا تكون لمن أشرك بالله" أي أنه لما خصها بأهل التوحيد دل ذلك أنها لا تكون لمن أشرك بالله.

الثامنة "بيان حقيقتها" أي أن الله يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليكرمه وينال المقام المحمود.



قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى {إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ} الآية , الخطاب في هذه الآية للنبي صلى الله عليه وسلم ، والمنفي هنا هو هداية التوفيق والإلهام ، وهو هداية القلب وتوفيقه وذلك لله وحده ، وهو القادر عليه ، كقوله: {لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ} , وقوله: { والله يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ} , وقوله: { والله يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ}.

وأما هداية البيان والإرشاد والدلالة, فهذه ليست خاصةً بالله سبحانه, لقوله تعالى: {وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ}. فهو المبين عن الله، والدال على دينه وشرعه.

ففي هذه الترجمة الرد على عباد القبور ، الذين يعتقدون في الأنبياء والصالحين جلب النفع ودفع الضر ، وهذه الآية التي ذكرها المصنف رحمه الله ، أوضح برهان على أنه صلى الله عليه وسلم لا يملك جلب نفع ولا دفع ضر ، ولا يقدر إلا على ما أقدره الله عليه ، وأن الأمر كله بيد الله , فإنه صلى الله عليه وسلم , قد حرص على هداية أبي طالب عند موته , فلم يتيسر له ذلك , فإذا كان هذا في حق النبي صلى الله عليه وسلم , فكيف بمن ليس على قيد الحياة , وإنما هو من الأموات ونحوهم , فبهذا تعلم بطلان عبادة غير الله تعالى .

قوله رحمه الله تعالى: في الصحيح عن ابن المسيب عن أبيه, أي: في الصحيحين, عن ابن المسيب، واسمه سعيد بن المسيب بن حزن، أحد العلماء، والفقهاء الكبار السبعة من التابعين, مات بعد التسعين، وقد ناهز الثمانين, وأبوه المسيب صحابي، بقي إلى خلافة عثمان، وكذلك جده حزن صحابي، استشهد باليمامة.

قوله: قال: "لما حضرت أبا طالب الوفاة, أي: حضرته علاماتها ومقدماتها , وإلا لو كان قد غرغرة روحه, فإنه لا ينفعه الإيمان, لو آمن لكن لما حضرت مقدمات الوفاة,

قوله: جاءه رسول الله صلى الله عليه وسلم، أي: أن النبي صلى الله عليه وسلم أتى : أن النبي صلى الله عليه وسلم أتى إليه حرصًا على هدايته وشفقة عليه وفي هذا جواز عيادة المشرك إذا رجي إسلامه، وحمل العلم إذا كان فيه مصلحة راجحة.



قوله: وعنده عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل ، أي وهم على كفرهم, وقتل أبو جهل على كفره ، وقتل أبو جهل على كفره ، وأسلم عبدالله بن أميه ، وكانت كنية أبي جهل أبا الحكم, وسماه النبي صلى الله عليه وسلم أبا جهل، وأخبر أنه فرعون هذه الأمة.

قوله: فقال له: يا عم قل: لا إله إلا الله, و(عم) منادى مضاف ، يجوز فيه إثبات الياء وحذفها, طلب النبي صلى الله عليه وسلم من عمه, أن يقول لا إله إلا الله, ليحصل له بذلك الفوز والسعادة بالدنيا والآخرة ، والعرب كانوا يعلمون ما دلت عليه لا إله إلا الله ، ولا يقولها إلا من ترك الشرك وبرئ منه ، فأبو طالب يعلم ما دلت عليه , ولذلك الحاضرون عارضوه , وقالا له أترغب عن ملة عبدالمطلب .

قوله: كلمة أحاج لك بها عند الله , أي : برهان أعتذر لك بها عند الله , لأنه إذا قالها معتقدا ما دلت عليه من النفى والإثبات نفعته ، ودخل بها في الإسلام.

وقوله: فقالا له: أترغب عن ملة عبد المطلب؟, أي: قال له أبو جهل ومن معه أتترك الآلهة والأوثان وذّكراه بتقليد الآباء والكبراء, بقولهم أترغب عن ملة عبدالمطلب, فإن ملة عبد المطلب الشرك وعبادة الأوثان، وأخرجا الكلام مخرج الاستفهام مبالغة في الإنكار، وفي هذا أن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي صلى الله عليه وسلم, إذ قال له قل: لا إله إلا الله, ويعرفون معناها بخلاف ما عليه من ينتسب إلى الإسلام في زماننا يقول لا إله إلا الله, وهو لا يعرف معناها.

قوله في الحديث: فأعاد عليه النبي صلى الله عليه وسلم فأعادا, أي أعاد النبي صلى الله عليه وسلم على عمه قوله: "قل: لا إله إلا الله", فأعادا أي: أبو جهل ومن معه أعادا, معارضتها للنبي صلى الله عليه وسلم بقولهما: أترغب عن ملة عبد المطلب؟ لأنهما عرفا أن أبا طالب لوقالها لبرئ من ملة عبد المطلب، وهي الشرك بالله في الإلهية، فصارا سبباً لصدوده عن الحق، وعدم قبوله, ففي هذا مضرة أصحاب السوء على الإنسان، فينبغي الحذر من قربهم، والحذر من الاستماع لهم كما قيل:



## إذا ما صحبت القوم فاصحب خيارهم ولا تصحب الأردى فتردى مع الردى

قوله: فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، قال الحافظ: (( الظاهر أن أبا طالب قال: أنا... كما في المسند، فغيره الراوي بلفظة (هو) استقباحا للفظ المذكور، وهو من التصرفات الحسنة)), آخر منصوب على الظرفية، ويجوز فيه الرفع.

قوله: وأبى أن يقول: لا إله إلا الله, تأكيد من الراوي في نفي وقوع ذلك من أبي طالب.

قوله: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لأستغفرن لك ما لم أنه عنك, اللام لام القسم، لما في الرواية الأخرى: " أما والله لأستغفرن لك ", وذلك لتأكيد العزم على الاستغفار، وكانت وفاته بمكة قبل الهجرة بثلاث سنين, وتوفيت خديجة أم المؤمنين رضي الله عنها بعده بثمانية أيام.

قوله: فأنزل الله عز وجل: {مَا كَانَ لِلنّبِيّ وَالّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلهُ ، لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى} , الإتيان بالفاء للترتيب في قوله: فأنزل الله ، تفيد أنها نزلت في أبي طالب ، وقد ثبت أنه صلى الله عليه وسلم أتى قبر أمه لما اعتمر ، فاستأذن ربه أن يستغفر لها ، فنزلت هذه الآية ، ولا منافاة ، فإنه قد تتعدد أسباب النزول ، وفي هذه الآية دليل على تحريم الاستغفار للمشركين وتحريم كل موالاتهم ومحبتهم ، بل إذا حرم الاستغفار لهم فمحبتهم وموالاتهم أولى بالتحريم .

قوله: وأنزل الله في أبي طالب: {إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَنْ أَعْلَمُ يَشَاعُ} , أي: أن الله له الحكمة البالغة في إضلال من شاء: {وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ} أي بمن قدر له الهُدى , وبهذه الآية يتبين ويظهر بطلان التعلق عليه عليه صلى الله عليه وسلم: فضلاً عمن دونه بشيء من خصائص الرب جل وعلا , لأن هداية القلوب , بيد علام الغيوب ، لأنه إذا كان النبي صلى الله عليه وسلم , قد حرص على هداية أبي طالب عند موته فلم يتيسر له ذلك , ودعا له بعد موته , فنزلت : {مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى} .



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير (إِنَّكُ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ }" أي إنك يا محمد لا تهدي من أحببت والمراد هداية التوفيق والإلهام والقبول وإنما القادر على ذلك هو الله عز وجل وأما هداية الدلالة والإرشاد فيقدر عليها كما قال تعالى: {وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ }.

مادام أنهم ماتوا على غير الإسلام.

الثالثة "وهي المسألة الكبرى تفسير "قل لا إله إلا الله" بخلاف ما عليه من يدعي العلم" أي أن تفسير ها إفراد الله بالعبادة وترك عبادة ما سواه ولذلك لما فهم هذا كفار قريش لم يقولوها بخلاف من بعدهم ممن يدعي العلم فإنهم لما خفى عليهم هذا صاروا يقولونها وهم متلبسون بالشرك لظنهم أنه لا ينافيها.

الرابعة "أن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي صلى الله علية وسلم إذا قال للرجل: "قل لا إله إلا الله" فقبح الله من أبو جهل أعلم منه بأصل الإسلام" أي أنهم عرفوا مراده وهو أنه يقتضي ترك ما كانوا يعبدونه من دون الله فلذلك نهوا أبا طالب عن قولها وهذا يدل على أنهم أعلم بأصل الإسلام من كثير من أهل هذه الأزمان.

الخامسة "جده صلى الله عليه وسلم ومبالغته في إسلام عمه" أي أنه لما قال: "قل لا إله إلا الله أحاج لك بها عند الله" ثم أعاد ذلك عليه دل على شدة مبالغته صلى الله عليه وسلم في ذلك.

السادسة "الرد على من زعم إسلام عبد المطلب وأسلافه" أي كونهم عارضوا قول النبي صلى الله عليه وسلم لعمه: "قل لا إله إلا الله" بقولهم: "أترغب عن ملة عبد المطلب" دل ذلك على أنها منافية للإسلام وأن عبد المطلب غير مسلم.

السابعة "كونه صلى الله عليه وسلم استغفر له فلم يغفر له بل نهي عن ذلك" أي لقوله: "لأستغفرن لك ما لم أنه عنك" فنزل قوله: {مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ}.

الثامنة "مضرة أصحاب السوع على الإنسان" أي أن أبا جهل ومن معه نهوه عن قول لا إله إلا الله وقالوا له ما قالوا فصار جلوسهم في تلك الحالة عنده مضرة عليه.

التاسعة "مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر" أي لما كانت ملة عبد المطلب معظمة عند أبي طالب امتنع عن الإسلام بسببها ولو كان لا يعظمها لما شق عليه أن يرغب عنها.



العاشرة "استدلال الجاهلية بذلك" أي أن أبا جهل ومن معه استدلوا بتعظيم أبي طالب لملة عبد المطلب فجعلوها أعظم حائل بينه وبين قول لا إله إلا الله. الحادية عشرة "الشاهد لكون الأعمال بالخواتيم لأنه لو قالها لنفعته" أي لقوله: في الحديث: "أحاج لك بها عند الله" فدل على أنها تنفعه لو قالها في تلك الحال.

الثانية عشرة "التأمل في كبر هذه الشبهة في قلوب الضالين لأن في القصة أنهم لم يجادلوه إلا بها مع مبالغته صلى الله عليه وسلم وتكريره فلأجل عظمتها ووضوحها عندهم اقتصروا عليها" أي قولهم: "أترغب عن ملة عبد المطلب".



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين) لما ذكر رحمه الله بعض ما يفعله عباد القبور مع الأموات من الشرك فيما تقدم, بين السبب في هذا الباب, ليحذر الناس من الغلو مطلقاً, لا سيما في الصالحين فإنه أصل الشرك قديماً وحديثاً, فإن الغلو فيهم يظهره الشيطان في قالب المحبة والتعظيم.

وقوله تعالى: {يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ} ، أي: لا تتعدوا ما حد الله لكم ، ولا ترفعوا المخلوق عن منزلته التي أنزله الله ، وأهل الكتاب هم اليهود والنصارى ، والغلو كثير في النصارى ؛ فإنهم غلوا في عيسى عليه السلام نقلوه من حيز النبوة إلى حيز الربوبية والإلهية من دون الله ، وكذلك اليهود غلو في العزير كما قال تعالى: { وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ وَقَالَتِ النّصَارَى الله المسيحُ ابْنُ اللهِ } والخطاب وإن كان لأهل الكتاب ، فهو تحذير لهذه الأمة أن يفعلوا مع نبيهم ما فعلت النصارى مع المسيح ، واليهود مع العزير.

وقد نهى الله عن الغلو في كتابه في مواضع ، كقوله : {فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ} الآية وغيرها ، والغلو شامل لجميع أمور الدين ، فشمل الغلو في محبة الصالحين , ولذلك نهى عنه لأنه من أسباب كفر بني آدم وتركهم دينهم .

قوله: في الصحيح: أي في صحيح البخاري وغيره.

"عن ابن عباس -رضي الله عنهما- ( مختصراً ) في قوله تعالى: {وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ وَدَاً وَلا سُوَاعاً وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً} قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح, هؤلاء كانوا أهل دين وفضل وخير، وماتوا في زمن متقارب فأسفوا عليهم، وصاروا يترددون على قبورهم، فأتاهم الشيطان وسول لهم أن يصوروا صورهم؛ ليكون أسهل عليهم من المجيء إلى قبورهم، ولم يكونوا قصدوا عبادتهم، وإنما قصدوا التذكر بهم؛ ليكون أدعى لهم على فعل الخير والتأسي بهم.

وقد صارت هذه الأوثان التي في قوم نوح في العرب بعد ، فأما ود فكانت لكلب بدومة الجندل ، وأما سواع فكانت لهذيل ، وأما يغوث فكانت، لمراد ، ثم



لبني غطيف في الجرف عند سبأ ، وأما يعوق فكانت لهمدان ، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع .

قوله: فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابا، وسموها بأسمائهم، قوله هلكوا أي : أولئك الصالحون، قوله أنصاباً : الأنصاب هنا : الأصنام المصورة على صور أولئك الصالحين, ليتذكروا أفعالهم بها، وسموها بأسمائهم حتى لا تنسوهم، وقد أخرج الشيطان لهم هذه الحيلة في قالب المحبة ؛ ومقصوده من بعدهم الجيل الذين لم يعرفوا ما نصبت له, ليوسوس لهم أنهم كانوا معبودين في أولاكم.

قوله: ففعلوا ولم تعبد ، حتى إذا هلك أولئك ونسي العلم عبدت , قوله : ففعلوا أي : فعل أولئك ما أوحاه الشيطان إليهم من تصوير صالحيهم ، ولم تعبد تلك الصور ، حتى إذا هلك الذين صوروا الأصنام ، ونسي العلم الذي فيه بيان الشرك والتوحيد , ولذا جاء في رواية : أنهم قالوا : ما عظم أولنا هؤلاء إلا وهم يرجون شفاعتهم عند الله، فهذا هو السبب في عبادة هؤلاء الصالحين ، وهذه هي الشبهة التي ألقاها الشيطان على المشركين .

قوله رحمه الله: قال ابن القيم: هو الإمام العلامة محمد بن أبي بكر بن أبوب الزرعي الدمشقي، المعروف بابن قيم الجوزية، الثقة الحجة الورع الزاهد، المتفنن في سائر العلوم، صاحب التصانيف السائرة المقبولة بل المحبوبة, أخذ عن شيخ الإسلام والمزي وغيرهما، مات رحمه الله سنة 751 ه.

وقوله: ((قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم) . ما ذكره رحمه الله هو بمعنى ما ذكره البخاري وابن جرير وغيرهما , إلا أنه ذكر عكوفهم على قبورهم قبل تصوير تماثيلهم ، وذلك أعظم الوسائل الموصلة إلى الشرك، بل هو الشرك؛ لأن العكوف على القبور تعظيما ومحبة عبادة لها ، و العكوف هو البقاء والإقامة على الشيء في المكان عبادة وتعظيما وتبركا ، كما كان المشركون يفعلون ذلك عند أصنامهم ، لما يعتقدون فيها من البركة .



قوله: ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم ,والأمد: الزمان ، أي طال عليهم الزمان ، ونسوا ما قصده الأولون فعبدوهم ، وهذا أول شرك حدث في الأرض .

قوله: وعن عمر رضي الله عنه, هو ابن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى بن رياح بن قرط بن رزاح بن عدي بن كعب بن لؤي العدوي ، أمير المؤمنين ، وأفضل الصحابة بعد الصديق -رضي الله عنهما-، ولي الخلافة بعده عشر سنين ونصفًا، فامتلأت الدنيا عدلا، وفتحت في زمانه ممالك كسرى وقيصر، استشهد في ذي الحجة سنة 23 هـ ، قتله أبو لؤلؤة الخارجي , ظلماً وعدوانا , رضي الله عن عمر وأرضاه وهو من العشرة المبشرين في الجنة .

قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، الإطراء: مجاوزة الحد في المدح، والكذب فيه، أي لا تمدحوني فتغلوا في مدحي كما غلت النصارى في عيسى عليه السلام.

قوله: إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله, أي: فصفوني بذلك كما وصفني ربي, ، فأبى المشركون إلا مجاوزة أمره، وارتكاب نهيه, حتى جوزوا الاستغاثة به في كل ما يستغاث فيه بالله, وارتكبوا ما نهوا عنه، وشاقوا الله ورسوله, وفي هذا الحديث التحذير من الألفاظ التي يذكرها بعض الناس مما لا يحبه صلى الله عليه وسلم, لأنها من الإطراء المنهى عنه.

قوله: أخرجاه, أي: البخاري ومسلم.

قوله رحمه الله: وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إياكم والغلو, والغلو: هو مجاوزة الحد، بأن يزاد في مدح الشيء أو ذمه على ما يستحق ونحو ذلك أو التشدد في الدين بغير سنة، لقوله صلى الله عليه وسلم نعم لأمثال هؤلاء وإياكم والغلو، يعني: حصى الجمار.

ثم: قال صلى الله عليه وسلم فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين: وسبب هذا اللفظ العام رمي الجمار, وهو عام في جميع أنواع الغلو في الاعتقادات والأعمال.



ثم قال رحمه الله: ولمسلم عن ابن مسعود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "هلك المتنطعون, أي المتكلفون الغالون في الكلام، والغالون في عباداتهم, بحيث تخرج عن السنة، أوالذي يدخل الباطل في قالب الحق, لقوة فصاحته: وأما الفصاحة التي توضح الحق وترد الباطل, فممدوحة.

وقوله: قالها ثلاثا, أي قال هذه الكلمة ثلاث مرات ، أي: هلك المتنطعون, ومطابقة هذا الحديث للترجمة أن التنطع من الغلو والزيادة في الدين, وذريعة وسبب إلى الوصول للشرك بالله, كما جاء في قصة قوم نوح لما غلو في الصالحين.



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "أن من فهم هذا الباب وبابين بعده تبين له غربة الإسلام ورأى من قدرة الله وتقليبه للقلوب العجب" أي من فهم باب سبب الكفر هو الغلو في الصالحين والتغليظ في من عبد الله عند قبر رجل صالح وأن الغلو في قبور الصالحين يجعلها أوثانا تعبد، تبين له غربة الإسلام لكون أكثر الخلق جعلوا مثل هذا هو أفضل الأعمال وكفروا من نهى عنه وهذا من قدرة الله وتقليبه للقلوب لما أعرضت عن الشرع ولم تؤمن به كما قال تعالى: {وَنُقَلِّبُ أَقْلِدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كُمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ}.

الثانية "معرفة أول شرك حدث في الأرض أنه بشبهة الصالحين" أي لما غلا

هؤلاء في الصالحين حدث الشرك فيمن بعدهم بسببه.

الثالثة "أول شيء غير به دين الأنبياء وما سبب ذلك مع معرفة أن الله أرسلهم" أي هو بعبادة غير الصالحين وسبب ذلك الغلو الذي فعله هؤلاء فلما ماتوا وأتى من بعدهم فعبدوهم لظنهم أن الأولين أرادوا ذلك.

الرابعة "قبول البدع مع كون الشرائع والفطر تردها" أي لما أوحى إليهم الشيطان ذلك قبلوه ولو أنهم رجعوا إلى الشرع وعملوا به لما قبلوا ما أوحاه إليهم الشيطان ولكنهم استحسنوا ما قالوه فحصل ما حصل.

الخامسة "أن سبب ذلك كله مزج الحق بالباطل فالأول محبة الصالحين والثاني فعل أناس من أهل العلم شيئا أرادوا به خيرا فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره" أي أن سبب هذا الكفر خلط الحق بالباطل فالأول الذي هو الحق محبة الصالحين والثاني الذي هو الباطل ما فعله الأولون من نصب الأنصاب إلى مجالسهم وهذا فعلوه من باب المحبة لهم فصار هذا العمل المركب من الحق والباطل سببا لعبادة من أتى بعدهم لهم من دون الله لكونهم ظنوا أنهم ما صوروا صورهم إلا ليعبدوهم ولو أن الأولين فهموا أن المحبة تحصل بدون تصوير صورهم والغلو فيهم لما حصل ذلك ولكنهم التبس عليهم الأمر وهذا من مكائد الشيطان التي كاد بها بني آدم قديما وحديثا ولم يسلم منها إلا القليل.

السادسة "تفسير الآية التي في سورة نوح" أي قوله تعالى: {وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ الْهَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ وَدَّا وَلا سُوَاعاً وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً} الآية.

السابعة "جبلة الآدمي في كون الحق ينقص في قلبه والباطل يزيد" أي أن هؤ لاء نقص في قلوبهم الحق فلم يكتفوا بمحبة الصالحين والاقتداء بهم بل زادوا عليه الباطل وهو أن نصبوا إلى مجالسهم أنصابا وعكفوا على قبورهم وهذا من جبلة الآدمي إنه كان ظلوما جهولا.

الثامنة "فيه شاهد لمأ نقل عن السلف أن البدع سبب الكفر" أي أن الكفر الذي حصل في الأرض بسبب ما ابتدعه هؤلاء من تصوير صورهم والغلو فيهم.



التاسعة "معرفة الشيطان بما تؤول إليه البدعة ولو حسن قصد الفاعل" أي لما عرف الشيطان أن ما تؤول إليه البدعة هو الكفر حسنها لهم ولم ينظر إلى حسن مقصدهم فيفسده عليهم بل زادهم رغبة فيه حتى يحصل ما يريد من الكفر.

العاشرة "معرفة القاعدة الكلية وهي النهي عن الغلو ومعرفة ما يؤول إليه" أي القاعدة الجامعة تقتضى النهى عن الغلو مطلقا لأنه يؤول إلى الكفر.

الحادية عشرة "مضرة العكوف على القبر لأجل عمل صالح" أي لأنه صار سببا لعبادة هؤلاء من دون الله.

الثانية عشرة "معرفة النهي عن التماثيل والحكمة في إزالتها" أي معرفة النهي عن الصور والحكمة في إزالتها لأن بقاءها سبب لعبادتها من دون الله ولو بعد حين.

الثالثة عشرة "معرفة شأن هذه القصة وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها" أي قصة الصالحين من قوم نوح ومعرفة شدة الحاجة إليها لئلا يجهلها الإنسان فيفعل كما فعلوا ومع هذا غفل عنها أكثر الناس فوقعوا فيما وقع فيه قوم نوح. الرابعة عشرة "وهي أعجب وأعجب قراءتهم إياها في كتب التفسير والحديث ومعرفتهم بمعنى الكلام وكون الله حال بينهم وبين قلوبهم حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح أفضل العبادات فاعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه فهو الكفر المبيح للدم والمال" أي أعجب شيء قراءة من يدعي العلم في هذه الأوقات قصة قوم نوح مع معرفتهم بمعنى الكلام ولكن حيل بينهم وبين معرفة التوحيد حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح أفضل العبادات فصوروا صور الصالحين وعظموا قبورهم وعبدوهم وجعلوا هذا الذي نهى الله ورسوله عنه هو أفضل الأعمال وإذا نهاهم أحد عن هذا حكموا عليه بالكفر والخروج عن الإسلام وقالوا: تنقصت الصالحين. وهذا معنى قول المؤلف: "فاعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه ورسوله" إلخ، فما في كلامه مصدرية أي اعتقدوا أن نهي الله ورسوله عنه والإسلام كفرا.

الخامسة عشرة "التصريح بأنهم لم يريدوا إلا الشفاعة" أي أن الذين عبدوا هؤلاء الصالحين لم يريدوا إلا الشفاعة وإلا فكانوا مقرين أن الله هو الخالق الرازق النافع الضار.

السادسة عشرة "ظنهم أن العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذلك" أي ظن الذين عبدوهم أن الذين قبلهم أرادوا الشفاعة وهم لم يريدوها وإنما فعلوا ذلك ليتذكروا أفعالهم.

السابعة عشرة "البيان العظيم في قوله: "لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم" فصلوات الله وسلامه على من بلغ البلاغ المبين" أي لا تمدحوني



بالباطل ولا تتجاوزوا الحد في مدحي فتعبدوني كما عبدت النصارى المسيح لما غلوا فيه وهذا من كمال نصحه صلى الله عليه وسلم.

الثامنة عشرة "نصيحته إيانا بهلاك المتنطعين" أي المتكلفين المتشددين في غير موضع التشديد ومن التنطع رفع المخلوق فوق منزلته.

التأسعة عشرة "التصريح بأنها لم تعبد حتى نسي العلم ففيها بيان معرفة قدر وجوده ومضرة فقده" أي أن صور هؤلاء الصالحين وأنصابهم لم تعبد حتى فقد العلم فيؤخذ منه معرفة قدر وجود العلم ومضرة ذهابه لأن بوجوده حصل التوحيد وبفقده وجد الشرك.

العشرون "أن سبب فقد العلم موت العلماء" أي إذا ذهب أهله فقد كما في الحديث الصحيح: "إن الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من صدور الناس ولكن يقبض العلم بقبض العلماء" الحديث.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده) أي باب ذكر ما ورد من التغليظ والتهديد على من يعبد الله عند قبر رجل صالح مع أنه لا يقصد إلا الله، فكيف إذا عبد الرجل الصالح ؟ فإنه أحق وأولى بما هو أعظم, ومعنى ذلك أنه إذا كانت عبادة الله عند القبور منهي عنه ومغلظه، فكيف بعبادة صاحب القبر ؟ فإنه شرك أكبر، وعبادة الله عنده وسيلة إلى عبادته, ووسائل الشرك محرمة, لأنها تؤدي إلى الشرك.

قول المصنف رحمه الله في الصحيح , أي : في صحيح البخاري ومسلم .

قوله: عن عائشة رضي الله عنها: أن أم سلمة , أم سلمة هي هند بنت أبي أمية بن المغيرة , تزوجها النبي صلى الله عليه وسلم بعد أبي سلمة ، وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى الحبشة ، وتوفيت سنة 62 هـ.

قوله في الحديث: ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور, والكنيسة: بفتح الكاف وكسر النون, متعبد النصارى، وفي الصحيح أن أم حبيبة وأم سلمة ذكرتا كنيسة رأتاها بأرض الحبشة.

قوله في الحديث: فقال أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجدا, وصوروا فيه تلك الصور, قوله: (أولئك) بكسر الكاف، خطاب للمرأة.

قوله: إذا مات فيهم الرجل الصالح: وهو القائم بحقوق الله ، وحقوق عباده ، بنوا على قبره مسجداً, أي: موضعاً للعبادة, وإن لم يسمى مسجداً, كالكنائس, والشاهد قوله: وصورا فيه تلك الصور, تلك الإشارة إلى ما ذكرت له أم سلمة وأم حبيبة من التصاوير التي في تلك الكنيسة.

قوله: أولئك شرار الخلق عند الله, شرار بكسر الشين جمع شر كالخيار جمع خير ، وإنما سموا بذلك لضلالهم ، وسنهم لمن بعدهم الغلو في قبور صالحيهم , فحذر النبي صلى الله عليه وسلم , عن مثل ذلك وأنذر ، وأبدى وأعاد ، أولاً



بالتحذير من البناء على القبور ، ثم التحذير من التصوير , ثم بكونهم شرار الخلق , سداً للذريعة المؤدية إلى الشرك .

قوله رحمه الله: فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين: فتنة القبور، وفتنة التماثيل, يعني: أن الذين بنوا هذه الكنيسة جمعوا فيها بين فتنتين:

الأولى: فتنة القبور, لأنهم افتتنوا بقبور الصالحين، وعظموها تعظيما مبتدعا، فآل بهم إلى الشرك.

وأما الثانية: فتنة التماثيل, أي: الصور فبنوا المساجد، وصوروا فيها تلك الصور، فآل بهم الأمر إلى أن عبدوها، ولأجل هذه المفسدة نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة في المقبرة, ونهى عن الصلاة إلى القبور, ونهى عن اتخاذها مساجد, ونهى عن بناء المساجد على القبور, بل جاء في الحديث: (( لعن من فعل ذلك )).

قوله: ولهما, أي: البخاري ومسلم.

قوله: عنها, أي: عائشة.

قوله في الحديث: قالت: لما نزل برسول الله صلى الله عليه وسلم طفق يطرح خميصة له على وجهه, فإذا اغتم بها كشفها, فقال وهو كذلك: لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد, نزل: بضم النون وكسر الزاي، وروى بالفتح، أي لما نزل به الموت. وفي رواية: نزلت، أي لما حضرت المنية والوفاة, بضم النون: أي لما نزل به ملك الموت لقبض روحه عليه السلام.

قوله: طفق: بفتح الطاء وكسر الفاء ، أي جعل والخميصة كساء له أعلام. طفق يطرح خميصة له على وجهه, فإذا اغتم بها كشفها , أي إذا غمته فاحتبس نفسه عن الخروج كشفها عن وجهه.

قال: وهو كذلك: لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد, أي قال صلى الله عليه وسلم في هذه الحالة الحرجة، وهي شدة النزع، لشدة اهتمامه، واعتنائه بمقام التوحيد، وخوفه أن يعظم قبره، كما فعل من



مضى: "لعنة الله على اليهود والنصارى"، وفي لفظ: (قاتل الله اليهود والنصارى)، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد, أي كنائس وبيعا، أي يتعبدون ويسجدون فيها لله، وإن لم يسموها مساجد، فإن الاعتبار بالمعنى لا بالاسم, فلعنهم على تحري الصلاة عند القبور، وإن كان المسلم لا يصلي إلا لله؛ لأنه ذريعة إلى عبادتها، فكيف إذا عبدها؟ وهذا هو الغاية التي يكون اتخاذ القبور مساجد ذريعة إليها، وقال بعض أهل العلم: اللعنة ليست مختصة باليهود والنصارى، بل تعم من فعل فعلهم.

قوله: يحذر ما صنعوا, هذا من كلام عائشة -رضي الله عنها- أي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لعن اليهود والنصارى تحذيرا لأمته أن يفعلوا ما فعلت اليهود والنصارى، فيقع بهم من اللعنة ما وقع بهم.

قوله: ولولا ذلك لأبرز قبره، وفي لفظ: لأبرزوا قبره، أي ولولا تحذير النبي صلى الله عليه وسلم ما صنعوا، ولعنه من فعل ذلك لأبرز قبره، أي لدفن خارج بيته، أو مع قبور الصحابة الذين كانت قبور هم في البقيع.

قوله: غير أنه خشي أن يتخذ مسجدا, و"خشي" روي بفتح الخاء وضمها ، فعلى الفتح يكون النبي صلى الله عليه وسلم, هو الذي خشي ذلك ، وأمر هم أن يدفنوه في المكان الذي قبض فيه ، وعلى رواية الضم يحتمل أن يكون الصحابة هم الذين خافوا أن يقع ذلك من بعض الأمة، فلم يبرزوا قبره, خشية أن يقع ذلك غلوا وتعظيما.

قوله: أخرجاه, أي: البخاري ومسلم.

ولمسلم عن جندب بن عبد الله رضي الله عنه, هو جندب بن عبد الله البجلي العلقي ، والعلق بطن من بجيلة من كهلان، ويقال: جندب الخير ، وينسب إلى جده سفيان، صحابي مشهور، مات بعد الستين.

قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم قبل أن يموت بخمس, أي خمس ليال ، وقيل خمس سنين، والأول أظهر؛ لكونه أيضًا وهو في سياق الموت لعن من فعله.



وهو يقول: إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل, والخلة فوق المحبة، فإن المحبة عامة والخلة خاصة، وهي نهاية المحبة.

قوله: إني أبرأ, برئ من الشيء سلم وخلص.

قوله في الحديث: أن يكون لي منكم خليل, فإن الله قد اتخذني خليلا كما اتخذ إبراهيم خليلا, وذلك ؛ لأن قلبه صلى الله عليه وسلم قد امتلأ من محبة الله وتعظيمه ومعرفته، فلا يسع لمخالة غيره, وفيه إثبات أنه خليل الله، ولا ينافي عبوديته لله عز وجل, وذلك أن الخلة من أنواع العبادة, وهي المحبة الخالصة لله سبحانه.

قوله: ولو كنت متخذا من أمتي خليلا، لاتخذت أبا بكر خليلا, إي لو كان النبي صلى الله عليه وسلم على سبيل الفرض والتقدير متخذا خليلا لاتخذ أبا بكر, وفي صحيح مسلم: " ولكن أخي وحبيبي, فيه إثبات فضيلة الصديق رضي الله عنه, وأنه أفضل الصحابة، واسم أبي بكر عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة، خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأفضل الأمة بعد نبيها، ومناقبه مشهورة، مات 13 ه، وله 63 سنة

قوله في الحديث: ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد, واتخاذها إما أن يكون سجوداً لها تعظيماً وعبادة، أو توجها منهم إليها حالة الصلاة.

قوله: ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك, فقد نهى عنه في آخر حياته, أي: أنه صلى الله عليه وسلم نهى عن اتخاذ القبور مساجد، ولذا جاء النهى عن اتخاذ القبور مساجد في ثلاثة أوجه:

(الأول) ذم من كان قبلهم على ذلك.

(والثاني) تحذيرهم: لئلا يتخذوها.

(والثالث) قوله: "فإني أنهاكم عن ذلك" فبالغ في النهي، نصيحة لأمته.

فائدة : قوله في أخر حياته , يدل على أن النهى محكم وأنه لم ينسخ .

قوله: ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله, هذا وما بعده من كلام شيخ الإسلام ابن تيميه رحمه الله, قوله في السياق, أي: سياق الموت, وقد جاء



لعن من فعل ذلك في حديث جندب.

قوله: والصلاة عندها من ذلك, وإن لم يبن مسجد, فمن صلى عند القبور فقد اتخذها مساجد، فهو داخل في لعن الرسول صلى الله عليه وسلم, ومرتكب لما نهى عنه, ولو بدون بناء مساجد.

قوله: وهو معنى قولها: خشي أن يتخذ مسجدا, أي معنى قول عائشة رضي الله عنها: يحذر ما صنعوا ، ولولا ذلك لأبرز قبره ، غير أنه خشي أن يتخذ مسجدا ، كما اتخذت اليهود والنصارى قبور أنبيائهم مساجد، وفي حديث أبي سعيد مرفوعا: ( الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام ) . أخرجه الخمسة , والعلة في النهى هو الخوف على الأمة من الشرك ووسائله .

قوله: فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجدا، أي: لما علموا من تشديده صلى الله عليه وسلم في ذلك وتغليظه، ولعن من فعله.

قوله: وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجدا, أي: لكونه أعد لها، وإن لم يبن فيه مسجد .

قوله: بل كل موضع يصلى فيه يسمى مسجدا, أي: أنه يصير بفعل الصلاة فيه مسجدا، وإن لم يعدُّ لها.

قال المصنف رحمه الله: كما قال صلى الله عليه وسلم: (جعلت لي الأرض مسجدا وطهورا), هذا الحديث رواه البخاري ومسلم من حديث جابر: "أعطيت خمسا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي "، وفيه: "وجعلت لي الأرض مسجدا وطهورا "، فسمى الأرض مسجدا ، بمعنى أنه تجوز الصلاة في كل بقعة منها ، إلا ما استثنى من المواضع التي لا تجوز الصلاة فيها ، كالمقبرة والمكان النجس , وهذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم , فإن أهل الكتاب لم تبح لهم الصلاة إلا في بيعهم وكنائسهم ، فأباح الله لهذه الأمة الصلاة حيث كانوا، تخفيفاً عليهم وتيسيرا .

قوله: طهورا, أي: أراد به التيمم.



قال المصنف رحمه الله: ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعا: "إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء, قوله إن من شرار الناس: وهم ضد خيارهم الذين تدركهم الساعة, وهم أحياء: أي من تقوم عليهم الساعة, لأنها تقوم على شرار الناس, ولقوله في الحديث: (حتى لا يقال في الأرض الله الله).

قوله: والذين يتخذون القبور مساجد, أي وإن من شرار الناس الذين يتخذون القبور مساجد في الصلاة عندها, وبناء المساجد عليها، سواء كان قبراً أو قبرين أو أكثر, وسواء كانت مكشوفة أو محوطة, لما في صحيح مسلم من حديث أبي مرثد: ( لا تصلوا إلى القبور), ولا يخفى ما وقع بسبب البناء على القبور من المفاسد الشركيه, ولذا فقد أبدى صلى الله عليه وسلم وأعاد، وحذر من ذلك، حتى في النزع سداً لذريعة الشرك قبل وقوعه، وتحذيراً للناس منه, نسأل الله أن يقيظ لهذه القبور وهذه الأضرحة التي تعبد من دون الله, ويستغاث بها, من يزيلها ويجدد ملة إبراهيم فيهم, وينصر الإسلام والمسلمين

قوله: ورواه أبو حاتم في صحيحه , أبو حاتم هو محمد ابن حبان , قد تقدم ترجمته .



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "ما ذكر الرسول صلى الله عليه وسلم فيمن بنى مسجدا يعبد الله فيه عند قبر رجل صالح ولو صحت نية الفاعل" أي ذكر أنهم شرار الخلق عند الله ولعنهم على ذلك.

الثانية "النهي عن التماثيل وغلظ الأمر في ذلك" أي الصور لقوله: "وصوروا فيها تلك الصور" وغلظ الأمر بقوله: "أولئك شرار الخلق عند الله".

الثالثة "العبرة في مبالغته صلى الله عليه وسلم في ذلك كيف بين لهم هذا أولا ثم قبل موته بخمس قال ما قال ثم لما كان في السياق لم يكتف بما تقدم" أي أنه بالغ في النهي عن العبادة عند القبور فذم الذين يبنون المساجد على قبور أنبيائهم ويصورون صورهم ثم قبل موته بخمس ليال نهى عن اتخاذ القبور مساجد كما في حديث جندب ثم لما كان في السياق نهى عنه كما في حديث عائشة: "لما نزل برسول الله صلى الله عليه وسلم إلخ".

الرابعة "نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر" أي لقولها: "يحذر ما صنعوا" إلخ.

الخامسة "أنه من سنن اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم" أي لقوله: "قاتل الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد".

السادسة "لعنه إياهم على ذلك" أي لقوله: "لعنة الله على اليهود والنصارى". السابعة "أن المراد تحذيره إيانا عن قبره" أي أنه لعنهم تحذيرا لنا أن نفعل عند قبره مثل ما فعلوا فيصيبنا من اللعنة ما أصابهم.

الثامنة "العلة في عدم إبراز قبره" أي هي ما ذكره من الوعيد على اليهود والنصارى حيث اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد فصار هذا سببا في عدم إبراز قبره لئلا يتخذ مسجدا.

التاسعة "في معنى اتخاذها مسجدا" أي بإيقاع الصلاة عندها تكون قد اتخذت مساجد.

العاشرة "أنه قرن بين من اتخذها مساجد وبين من تقوم عليه الساعة فذكر الذريعة إلى الشرك قبل وقوعه مع خاتمته" أي كما في حديث ابن مسعود: "إن من شرار الناس إلخ" وقوله: "فذكر الذريعة إلى الشرك" يعني قوله: "والذين يتخذون القبور

مساجد" لأنه ذريعة ووسيلة إلى الشرك وقوله: "مع خاتمته" يريد قوله: "من تقوم عليهم الساعة" لأنها لا تقوم إلا على شرار الخلق كما ثبت في الحديث وخاتمة ذلك هي الشرك، وأهله شرار الخلق الذين تقوم عليه الساعة.



الحادية عشرة "ذكره في خطبته قبل موته بخمس الرد على الطائفتين اللتين هما أشر شرار أهل البدع بل أخرجهم بعض أهل العلم من الثنتين والسبعين فرقة وهم الرافضة والجهمية وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور وهم أول من بنى عليها المساجد" أي ذكر ذلك كما في حديث جندب وقوله: "بل أخرجهم بعض أهل العلم" إلخ، أي بسبب كفرهم وقوله: "وهم الرافضة" يعني غلاة الشيعة سموا بذلك لأنهم رفضوا زيد بن علي بن الحسين وجه الرد عليهم أنه نهى عن اتخاذ القبور مساجد وهم يتخذونها مساجد وقوله: "ولو كنت عليهم أنه نهى عن اتخاذ القبور مساجد وهم يتخذونها مساجد وقوله: "ولو كنت متخذا من أمتي خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا" ففيه فضيلة أبي بكر وهم يبغضونه ويسبونه وقوله: "وبسبب الرافضة" إلخ، أي أنهم لما غلوا في أهل البيت حتى عبدوهم مع الله وبنوا على قبورهم المساجد واتخذوها مشاهد حدث الشرك. وأما الجهمية فهم نفاة الأسماء والصفات أهل التعطيل نسبة لإمامهم جهم بن صفوان ووجه الرد عليهم قوله في الحديث: "فإن الله قد اتخذني خليلا جهم بن صفوان ووجه الرد عليهم قوله في الحديث: "فإن الله قد اتخذني خليلا كما اتخذ إبراهيم خليلا" وهم ينفون ذلك.

الثانية عشرة "ما بلي به صلى الله عليه وسلم من شدة النزع" أي كما في حديث عائشة: "فإذا اغتم بها كشفها".

الثالثة عشرة "ما أكرم به من الخلة" أي لقوله: "فإن الله قد اتخذني خليلا". الرابعة عشرة "التصريح بأنها أعلى من المحبة" أي لكونه نفى أن يتخذ أحدا من أهل الأرض خليلا مع إخباره بحبه لعائشة وأبيها وغير واحد من الصحابة. الخامسة عشرة "التصريح بأن الصديق أفضل الصحابة" أي لقوله: "لاتخذت أبا بكر خليلا".

السادسة عشرة "الإشارة إلى خلافته" أي لما خصه بهذه المنقبة العظيمة دل ذلك على الإشارة إلى أنه أحق بالخلافة من غيره مع غيرها من الفضائل التي اختص بها.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثانا تعبد من دون الله) أي أن الغلو في قبور الأنبياء والصالحين, بالبناء عليها، واتخاذ المساجد عليها، والصلاة عندها, يجعلها أوثانا, تعبد من دون الله، كما عبدت اللات والعزى ومناة وغيرها.

قال المصنف رحمه الله: روى مالك في الموطأ, ومالك هو أحد الأئمة الأربعة، وأحد الحفاظ, مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي, ولد سنة 93 هـ، ومات سنة 179 هـ, والموطأ مصنف في الحديث اشتهر في عصره.

قال المصنف رحمه الله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " اللهم لا تجعل قبري وثنا يُعبد, خاف صلى الله عليه وسلم أن يقع في أمنه ذلك ، كما وقع من اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم ، فسأل ربه أن لا يجعل قبره وثنا يعبد ، قال ابن القيم:

فأجاب رب العالمين دعاءه وأحاطه بثلاثة الجدران حتى غدت أرجاؤه بدعائه في عزة وحماية وصيان

قوله صلى الله عليه وسلم: اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد, ففي هذا تنبيها على سبب لحوق الغضب عليهم ولعنهم، وهو توصلهم بذلك إلى أن تصير أوثانا تعبد، وفيه إشارة إلى ما ترجم له المصنف، وفيه تحريم البناء على القبور والصلاة عندها، وأنه من الكبائر, وفيه أنه لم يستعذ إلا مما يخاف وقوعه.

قوله رحمه الله: ولابن جرير بسنده, ابن جرير هو الإمام الحافظ محمد بن جرير الطبري من أهل آمد طبرستان ، صاحب التفسير والمصنفات الكثيرة, ولد سنة 224 هـ، ومات سنة 310هـ.

وقوله: عن سفيان, وسفيان هو ابن سعيد الثوري، ثقة حافظ فقيه مجتهد, مات سنة 161 هـ، وله 64 سنة.

قوله: عن منصور, ومنصور هو ابن المعتمر، ثقة ثبت فقيه، مات سنة 132 هـ.



قوله: عن مجاهد, ومجاهد هو ابن جبر, ثقة إمام في العلم والتفسير، ولد سنة 21 هـ، ومات و هو ساجد سنة 104 هـ.

وقوله: { أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَّى} قال: كان يلت لهم السويق, والسويق دقيق الحنطة أو الشعير، ولته خلطه وبله بالسمن أو الماء.

قوله: فمات فعكفوا على قبره, أي: حتى عبدوه، وصار قبره وثنا من أوثان المشركين، وسبب ذلك هو الغلو في قبره, كما كان ذلك هو السبب في عبادة الصالحين وداً وسواع وغيرهما، وهذا اللات كان رجلاً في الجاهلية، وكان له غنم، فكان يسلو من رسلها، ويأخذ من زبيب الطائف والأقط، فيجعل منه حيسا، فيطعم من يمر من الناس, فلما مات غلوا فيه وعبدوه, والشاهد للترجمة هو أن العكوف على القبور والغلو فيها يكون سبباً في عبادتها.

قال المصنف رحمه الله: وكذا قال أبو الجوزاء, وأبو الجوزاء، هو أوس بن عبد الله الربعي من ربيعة الأزد، ثقة مشهور مات سنه 83 هـ.

قوله: عن ابن عباس: كان يلت السويق للحاج, أي فلما مات عبدوه وقالوا هو اللات.

قال المصنف رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: " لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم زائرات القبور، وفي رواية "زوارات القبور"، والله واللهن في هذا الحديث يدل على تحريم زيارة النساء للقبور, وقد جاء في الحديث: (ارجعن مأزورات غير مأجورات، فإنكن تفتن الحي وتؤذين الميت), وفي الصحيح نهيه صلى الله عليه وسلم عن اتباع النساء للجنائز.

قوله صلى الله عليه وسلم: والمتخذين عليها المساجد والسرج, أي لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المتخذين على القبور المساجد المبنية ، والموقدين عليها السرج وكذا الصلاة عندها ، وقصد الدعاء ونحو ذلك ، وكل هذا محرم لا يجوز ،

لما في صحيح مسلم: ( لا تجلسوا على القبور، ولا تصلوا إليها) ولا شك أن اتخاذ القبور مساجد وإيقاد السرج عليها من الكبائر.



قوله: رواه أهل السنن , أي رواه: أبو داود والترمذي وابن ماجه، وروى نحوه أحمد عن أبي هريرة .

قال ابن تيميه رحمه الله: ( هذا الحديث تعددت طرقه، فهو في الأصل معروف، ومثله حجة بلاريب).



## فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير الأوثان" أي أنها ما بوشر وقصد بالعبادة سواء كان منحوتا على صورة أم لا.

الثانية "تفسير العبادة" أي أنها الإقبال عليه بالدعاء والصلاة وغير هما بسبب اتخاذ قبره مسجدا كما جرى من اليهود والنصارى.

الثالثة "أنه صلى الله عليه وسلم لم يستعذ إلا مما يخاف وقوعه" أي لما وقع من اليهود والنصارى ما وقع خاف أن يقع من أمته عند قبره مثل ذلك فدعا الله أن لا يجعل قبره وثنا يعبد.

الرابعة "قرنه بهذا اتخاذ قبور الأنبياء مساجد" أي لأن اتخاذها مساجد سبب لجعلها أوثانا ففيه تحذير أمته من مباشرة قبره واتخاذه مسجدا فيجرهم ذلك إلى جعله وثنا يعبد.

الخامسة "ذكر شدة الغضب من الله" أي لأن هذا من أعظم الذرائع إلى الشرك الذي هو أعظم الذنوب وأقبح القبيح.

الذي هو أعظم الذنوب وأقبح القبيح. السادسة "وهي من أهمها صفة معرفة عبادة اللات التي هي من أكبر الأوثان" أي أن صفة عبادته هي العكوف على قبره تعظيماً ورغبة.

السابعة "معرفة أنه قبر رجل صالح" أي لكونه يلت السويق للحاج.

الثامنة "أنه اسم صاحب القبر وذكر معنى التسمية" أي أن اللات اسم صاحب القبر وأما معنى التسمية فهي أنه كان يلت السويق فلما مات عبدت ثقيف قبره وقالوا هو اللات.

التاسعة "لعنه زوارات القبور" أي النساء اللاتي يزرن القبور. العاشرة "لعنه من أسرجها" أي اتخذ عليها السرج لأنه من الغلو فيها الذي هو سبب لعبادتها من دون الله.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في حماية المصطفى صلى الله عليه وسلم جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك) معنى المصطفى أي المختار، والجناب هو الجانب، والمراد حمايته صلى الله عليه وسلم مما يخالفه من الشرك وأسبابه, فإنه صلى الله عليه وسلم مع حمايته لجنابه أجتهد في سد كل طريق يوصل أمته إلى الشرك.

قوله رحمه الله: وقول الله تعالى: {لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ} الآية, يخبر تعالى عباده على سبيل الامتنان أنه بعث فيهم رسولا عظيما، أي: أن الله أمتن على عباده ببعث رسولاً إليهم من أنفسهم، أي من جنسهم وبلغتهم ولسانهم، يعرفونه ويعلمون صدقه وأمانته ونصيحته وشفقته، وذلك أقرب وأسرع إلى فهم الحجة. وقال جعفر للنجاشي: (إن الله بعث فينا رسولا منا، نعرف نسبه وصفته، ومدخله ومخرجه، وصدقه وأمانته)

وقول الله تعالى: { عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ} , أي شديد عليه , فشريعته صلى الله عليه وسلم كلها سهلة سمحة كاملة ، يسيرة على من يسرها الله عليه .

وقوله: { حَرِيصٌ عَلَيْكُم } , أي: مجتهد على هدايتكم ، وحصول النفع الدنيوي والأخروي إليكم ، والحرص شدة طلب الشيء مع الاجتهاد فيه ، ولذا قال صلى الله عليه وسلم: (ما بقي شيء يقرب من الجنة، ويباعد من النار إلا وقد بينته لكم).

وقوله: {بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُوفَ رَحِيمٌ} , أي يرأف ويشفق على المؤمنين ، لقوله تعالى: {وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ} , ومن شفقته على أمته صلى الله عليه وسلم نهيهم عن تعظيم القبور والغلو فيها، والصلاة عندها وإليها، ونحو ذلك مما يوصل إلى عبادتها، وهذا وجه الدلالة من الآية .

ثم قال رحمه الله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا تجعلوا بيوتكم قبورا, أي لا تعطلوا بيوتكم من الصلاة فيها والقراءة ، فتكون بمنزلة القبور, لأن النهي عن الصلاة عند القبور قد تقرر عندهم ، فنهاهم أن يجعلوا بيوتهم كذلك ، وفي الصحيحين: ( اجعلوا من



صلاتكم في بيوتكم، ولا تتخذوها قبورا), ولمسلم: (لا تجعلوا بيوتكم مقابر؛ فإن الشيطان يفر من البيت الذي يسمع سورة البقرة تقرأ فيه).

وقوله في الحديث: ولا تجعلوا قبري عيدًا, أي: لا تجعلوا الزيارة تكون على وجه مخصوص في زمان مخصوص ، كالعيد, فنهى عن ذلك, وقال لا تجعلوا قبري عيدًا, وإذا كان هذا النهي في جعل قبره عيدًا, فقبر غيره من القبور أولى بالمنع ، وهو الشاهد للترجمة: نَهى أن يُتخذ قبره عيدا للصلاة والدعاء وغير ذلك من وسائل الشرك ، كما اتخذ المشركون أعياداً زمانية ومكانية، وقد أبطلها الشرع، وعوض عنها عيد الفطر وعيد الأضحى.

وقوله في الحديث: وصلوا علي؛ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم, أي أنه لا حاجة لكم إلى اتخاذه عيدا وترددون لأجل ذلك, فإن الصلاة والسلام عليه يحصل مع قربكم لقبره وبعدكم عنه, وتبليغه صلى الله عليه وسلم حيث صلي عليه من خصائصه.

قوله رحمه الله: رواه أبو داود بإسناد حسن، ورواته ثقات, قال الحافظ ابن عبد الهادي: هو حديث حسن ، جيد الإسناد. وله شواهد يرتقي بها إلى درجة الصحة.

وقال شيخ الإسلام: ( ومثل هذا إذا كان له شواهد علم أنه محفوظ، وهذا له شواهد متعددة ).

قوله رحمه الله: وعن علي بن الحسين , أي: ابن علي بن أبي طالب ، المعروف بزين العابدين ، أفضل التابعين من أهل بيته وأعلمهم .

قال الزهري: (ما رأيت قرشيا أفضل منه), مات سنة 93 هـ، وأبوه الحسين، سبط رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم وريحانته، حفظ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، واستشهد يوم عاشوراء سنة 61 هـ، وله 56.

قوله في الحديث: أنه رأى رجلا يجيئ إلى فرجة كانت عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم, فيدخل فيها فيدعو، فنهاه, الفرجة بضم الفاء، وهي الكوة في الجدار ونحوهما، والرجل المبهم صرح باسمه سعيد بن منصور في سننه



أنه سهيل بن أبي صالح ، قال : (رآني الحسن بن الحسن بن علي عند القبر، فناداني وهو في بيت فاطمة يتعشى ، فقال : هلم إلى العشاء، فقلت: لا أريده، فقال: ما لي رأيتك عند القبر؟ فقلت: سلمت على النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: إذا دخلت المسجد فسلم ) وذكر الحديث.

قوله وفي الحديث: وقال: ألا أحدثكم حديثًا سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تتخذوا قبري عيدا, ولا بيوتكم قبورًا ، فهذا النهى عن اتخاذ قبره صلى الله عليه وسلم عيداً , يدل على تحريم قصد القبور والمشاهد لأجل الدعاء والصلاة عندها , لأن ذلك نوع من اتخاذها عيدا ، وكذلك قصد قبر النبي صلى الله عليه وسلم السَّلام كلما دخل مسجد النبي صلى الله عليه وسلم ليصلي منهى عنه , لأن ذلك من اتخاذه عيدا ولأنه لم يشرع ، ولقد كره الأمام مالك رحمه الله لأهل المدينة كلما دخل الإنسان المسجد أن يأتى قبر النبى صلى الله عليه وسلم , كره ذلك لأن السلف من الصحابة لم يكونوا يفعلون ذلك ، وإنما كانوا يأتون إلى مسجده فيصلون ، فإذا قضوا الصلاة قعدوا أو خرجوا ، ولم يكونوا يأتون القبر للسلام ، لعلمهم أن الصلاة والسلام عليه صلى الله عليه وسلم في الصلاة أفضل وأكمل ، ومع أن الحجرة كانت في زمانهم يؤتى إليها من الباب ، ومع تمكنهم من ذلك لا يدخلون عليه ، لا للسلام ولا للصلاة، ولا للدعاء لأنفسهم ولا لغيرهم، فلم يكونوا يعتادون الصلاة والسلام عليه عند قبره , لأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن ذلك , بقوله: ( لا تتخذوا قبري عيدا ) , وإنما كان ابن عمر يأتى ويسلم إذا قدم من سفر، فيقول: ( السلام عليك يا رسول الله ، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبتاه )، ثم ينصرف ولا يقف للدعاء , ولا ريب إن شد الرحل إلى قبره صلى الله عليه وسلم أو غيره من القبور والمشاهد, من اتخاذها أعيادا ، ومن أعظم أسباب الإشراك بها كما هو الواقع، ولذا اتفق الأئمة على المنع من شد الرحل لزيارة القبور,



لما في الصحيحين: ( لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى)

قوله في الحديث: فإن تسليمكم يبلغني أينما كنتم, أي: يبلغه عليه الصلاة والسلام كما وردت به الأحاديث، وليس في شيء منها أنه يسمع صوت المسلم بنفسه، إنما فيها أن ذلك يعرض عليه، ويبلغه صلى الله عليه وسلم.

قوله: رواه, أي: أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي الحافظ.

قوله: في المختارة, هو كتاب جمع فيه مؤلفه الأحاديث الجياد الزائدة على الصحيحين, قال ابن تيميه رحمه الله: ( تصحيحه في مختارته خير من تصحيح الحاكم بلا ريب), مات سنة 643 هر وقال شيخ الإسلام: ( فهذان المرسلان يدلان على ثبوت الحديث), أي: ما رواة أبو يعلى والقاضي إسماعيل، ورواه سعيد بن منصور في سننه من طريقين عن أبي صالح وأبي سعيد مولى المهدي.



## فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير آية براءة" أي قوله تعالى: {لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ} الآية، والشاهد منها أنه لما وصفه الله بهذه الصفات دل ذلك على أنه قد بين لهم التوحيد والشرك وسد الذرائع الموصلة إليه.

الثانية "إبعاده أمته عن هذا الحمى غاية البعد" أي من حرصه على هداية أمته ورأفته بهم أبعدهم عن الشرك وسد جميع الوسائل الموصلة إليه.

الثالثة "ذكر حرصه علينا ورافته ورحمته" أي لقوله: {حَرْيَصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُّوفُ رَحِيمٌ} أي حريص على هدايتنا ووصول النفع الدنيوي والأخروي إلينا.

الرابعة "نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص مع أن زيارته من أفضل الأعمال" أي أنه نهى عن زيارة قبره إذا كان على خلاف المشروع كمن يشد الرحل لزيارته أو يتخذه عيدا، وقوله: "مع أن زيارته من أفضل الأعمال" أي أن زيارة القبور على الوجه المشروع سنة كما في الحديث: "زوروا القبور" وإذا كان كذلك فهو عمل فاضل وقبره صلى الله عليه وسلم منها وليس معناه أنه أفضل الأعمال مطلقا.

الخامسة "نهيه عن الإكثار من الزيارة" أي لقوله: "لا تجعلوا قبري عيدا" أي لا تكثروا التردد إليه كالعيد الذي يتكرر ويعتاد مجيئه.

السادسة "حثه على النافلة في البيت" أي لقوله: "لا تجعلوا بيوتكم قبورا" أي لا تعطلوها من الصلاة النافلة فتكون بمنزلة القبور.

السابعة "أنه متقرر عندهم أنه لا يصلى في المقبرة" أي لكونه جعل البيت الذي لا يصلى فيه مقبرة فلو لا أن ذلك متقرر عندهم لما حسن التشبيه.

الثامنة "تعليله ذلك بأن صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وإن بعد فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب" أي أنه لما نهى عن التردد إلى قبره قد يقول قائل: "إنما أتردد للصلاة عليه عنده" أجابه بأن الصلاة والسلام يبلغه مع البعد فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب.

التاسعة "كونه صلى الله عليه وسلم في البرزخ تعرض عليه أعمال أمته في الصلاة والسلام عليه" أي لقوله: "وصلوا علي فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم".



## قال المصنف رحمه الله: ( باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان )

ذكر المصنف رحمه الله هذا الباب محذراً من الشرك , لأنه لا بد أن يقع في هذه الأمة عبادة الأوثان ، والوثن يطلق على كل من قصد بأي نوع من أنواع العبادة، من صنم أو قبر أو مشهد أو غير ذلك ، لقول الله تعالى عن الخليل : {إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ أَوْتَاتًا } , مع قوله : (قالوا نعبد أصنامًا) , وقال عليه الصلاة والسلام لعدي وفي عنقه صليب : (ألق عنك هذا الوثن).

قوله رحمه الله: وقول الله تعالى: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الْكِتَابِ
يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ}, والشاهد من هذه الآية والله اعلم أنه إذا كان
الذين أوتوا نصيبا من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ، ففيه تحذير لهذه
الأمة أن تعبد الجبت والطاغوت ؛ فإن الرسول صلى الله عليه وسلم قد أخبر أن
هذه الأمة ستفعل مثلما فعلت الأمم قبلها.

وقوله: {قُلْ هَلْ أُنَتِئُكُمْ بِشَرّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ}, يقول الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم, ومطابقة الآية للترجمة أنه إذا كان اليهود ممن عبد الطاغوت، فكذلك يكون في هذه الأمة.

وقوله تعالى: {قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً}, والشاهد تحذيرنا أن نفعل فعلهم، فيجرنا ذلك إلى الشرك.

قال المصنف: عن أبي سعيد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لتتبعن سنن من كان قبلكم, تتبعن: بضم العين وتشديد النون، أي لتسلكن طرق من كان قبلكم من الأمم، في عبادة الأوثان وغيرها مما ذمهم الله به، وهذا الشاهد من الحديث.

قوله في الحديث: حذو القذة بالقذة , بنصب "حذو" على المصدر، أي تحذون حذوهم، و لتفعلن أفعالهم، ولتتبعن طرائقهم، حتى تشبهوهم وتحاذوهم في كل ما فعلوه، كما تشبه قذة السهم القذة الأخرى وتساويها، لا تزيد واحدة على الأخرى.

قوله في الحديث: حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه, أي لو تصور دخولهم جحر ضب مع ضيقه لدخلتموه، وهذا كله مبالغة, في بيان أن أمته عليه الصلاة و السلام, لا تدع شيئاً ممن كان يفعله اليهود والنصارى, ولهذا قال



سفيان بن عيينة وغيره من السلف: (من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى), وإخباره صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث من علامات نبوته صلى الله عليه وسلم.

قوله في الحديث: قالوا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: فمن ". أخرجاه, لقد سلك كثير من أمته مسلك اليهود والنصارى في تعظيم القبور، واتخاذها مساجد حتى عبدوها، وإقامة الحدود والتعزيرات على الضعفاء دون الأقوياء، وملابسهم ومراكبهم، والتسليم بالإشارة، واتخاذ الأحبار والرهبان أربابا، والإعراض عن كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم والإقبال على كتب البدع والضلال، وغير ذلك مما نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم ووسلم , وهذا الحديث وإن كان خبراً , فمعناه النهي عن متابعتهم , كما جاء التحذير من التشبه بهم بقوله صلى الله عليه وسلم : (من تشبه بقوم فهو منهم) التحذير من التشبه بهم بقوله صلى الله عليه وسلم . (من تشبه بقوم فهو منهم) مقال المصنف رحمه الله: ولمسلم , أي في صحيح مسلم .

وقوله: عن ثوبان رضي الله عنه , أي : مولى لرسول الله صلى الله عليه وسلم اشتراه فأعتقه ، وخدمه و لازمه إلى أن مات صلى الله عليه وسلم ، ونزل بعده الشام ، ومات بحمص سنة 54 ه.

وقوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن الله زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها, ومعنى زوى أي: جمع وقرب البعيد منها حتى اطلع عليه صلى الله عليه وسلم, اطلاعه على القريب, وهذا كادراك النبي صلى الله عليه وسلم بيت المقدس من مكة, وأخذ يخبر هم عنه وهو ينظر إليه. قوله: وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوي لي منها, وقد وقع ما أخبر به صلى الله عليه وسلم, وذلك أن ملك أمته الله عليه وسلم, وذلك أن ملك أمته اتسع إلى أن بلغ أقصى طنجة، الذي هو منتهى عمارة المغرب، إلى أقصى المشرق مما وراء خراسان والنهر، وكثير من بلاد السند والهند والصغد.

قوله: وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض, يعني به كنز كسرى وهو ملك الفرس، وكنز قيصر وهو ملك الروم، و الغالب عند الروم الذهب، والغالب عند الفرس الفضة, ولذا قال الرسول صلى الله عليه وسلم: ( والذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل الله), وقد حصل ذلك في خلافة الفاروق عمر



بن الخطاب رضي الله عنه ، فإنه سيق إليه تاج كسرى وحليته ، وكذلك فعل الله بقيصر لما فتح بلاده.

قوله: وإني سألت ربي لأمتي أن لا يهلكها بسنة بعامة , وفي بعض رواية مسلم بحذف الباء , أي بسنة عامه , عامة صفة السنة ، والسنة الجدب الذي يكون به الهلاك العام , كما في قوله تعالى : {وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ} أي الجدب المتوالى.

قوله: وأن لا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم، فيستبيح بيضتهم, وبيضة الشيء حوزته، وبيضة القوم ساحتهم، والنبي صلى الله عليه وسلم سأل الله أن لا يسلط العدو على معظم المسلمين وجماعتهم وإمامهم، ولو اجتمع عليهم كل من بين أقطار الأرض حتى يقع منهم ما ذكر فقد يسلطون عليهم

قوله: وإن ربي قال: يا محمد إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، أي كما قال صلى الله عليه وسلم: (ولا راد لما قضيت).

قوله: وإني أعطيتك لأمتك أن لا أهلكها بسنة عامة, أي أعطاه الله سؤاله لأمته أن لا يهلكها بسنة عامة، وهي الجدب فأجاب الله دعاءه، ولقد كان في الأمم السابقة عذاب الاستئصال بخلاف هذه الأمة، فإن الله وله الحمد والمنة قد دفع عنها ذلك، ببركة دعاء نبيها صلى الله عليه وسلم.

قوله: وأن لا أسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها, أي أن الله جل وعلا أعطى لنبيه أن لا يسلط عليهم عدوا من سواهم فيتولاهم جميعا، ويهلكهم ويذلهم.

قوله: حتى, يكون بعضهم يهلك بعضًا، ويسبي بعضهم بعضًا, أي: حتى لانتهاء الغاية ، أي أن أمرها ينتهي حتى يوجد ذلك منهم، فإن الله لا يسلط الكفار على معظم المسلمين وجماعتهم وإمامهم ، ما داموا بضد هذه الأوصاف المذكورة في قوله: (حتى يكون بعضهم يهلك بعضا، ويسبي بعضهم بعضا), فأما إذا وجدت هذه الأوصاف فقد يسلط الكفار عليهم بسبب اختلافهم وتفرقهم ، سلط بعضهم على بعض, ولكن بحمد الله لا تزال طائفة منهم باقية على الحق،



تقوم بها الحجة على الخلق.

قوله: ورواه البرقائي في صحيحه, البرقائي نسبة إلى قرية كانت بنواحي خوارزم، والبرقائي إمام حافظ كبير أبو بكر أحمد بن محمد ابن غالب الخوارزمي الشافعي, صنف مسندا ضمنه ما اشتمل عليه الصحيحان، ولد سنة 336 هـ، ومات سنة 425 هـ. وروى هذا الحديث بتمامه أبو داود وغيره عن ثوبان.

قوله وزاد: وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين، أي: الذين يقتدى بهم الناس، وهم يحكمون في الناس بغير علم فيضلونهم من الأمراء والعلماء والعباد ونحوهم, وقال عمر لزياد بن حدير: (يا زياد هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قال: لا. قال: يهدمه زلة العالم، وجدال المنافق بالقرآن، وحكم الأئمة المضلين).

قوله: وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة, وفي رواية أبي داود: (وإذا وضع السيف في أمتي لم يرفع إلى يوم القيامة), وقد وقع كما أخبر، فإنه لما وقع بقتل عثمان رضي الله عنه لم يرفع، فيكثر تارة ويقل أخرى، ويكون في جهة دون أخرى.

قوله: ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين, الحي واحد الأحياء ، وهي القبائل, والمعنى أنه سيكون من هذه القبائل من يرتد عن الإسلام, ويلحق مع أهل الشرك.

قوله: وحتى تعبد فئام من أمتى الأوثان , الفئام : الجماعات الكثيرة , ولفظ أبي داود: (حتى تعبد قبائل من أمتي الأوثان ) وهو الشاهد للترجمة ، ففيه دليل على وقوع الشرك وعبادة الأوثان في هذه الأمة ، كما في الصحيحين: ( لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات دوس على ذي الخلصة ) , وفي صحيح مسلم: ( لا يذهب الليل والنهار حتى تعبد اللات والعزى ) , فإن قيل : ورد ( أن الشيطان قد يئس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب ) , الجواب : أن يأسه لا يدل على عدم وقوعه .



## قوله: وإنه سيكون في أمتى كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي،

وقد ظهر مصداق ذلك في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعده، ممن كان لهم أصحاب يصدقونهم ويأخذون بطريقهم، كمسيلمة باليمامة، والأسود باليمن، وطليحة في بني أسد، وسجاح في تميم، والمختار بن أبي عبيد في عصر ابن الزبير، والحارث في عصر عبد الملك بن مروان، وفي عصر بني العباس جماعة، وصار لكل منهم شوكة, وأما من ادعاها فكثير، وآخرهم الدجال الأعور أعاذنا الله من فتنته.

وقوله: وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي , أي هو صلوات الله وسلامه عليه آخر النبيين ، لا نبي يوحي الله إليه بعده إلى قيام الساعة ، وقال تعالى: {وَلَكِنْ رَسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النّبِيّينَ }.

قال الحسن: الخاتم الذي ختم به، وعيسى عليه السلام إنما ينزل في آخر الزمان حاكما بشريعة محمد صلى الله عليه وسلم مصليا إلى قبلته، فهو كأحد أمته، بل هو أفضل هذه الأمة. قال صلى الله عليه وسلم: "والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً فيكسر الصليب ويقتل الخنزير" رواه البخاري ومسلم.

قوله: ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة, لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم، والمراد والله اعلم, أن هذه الطائفة العاملون بكتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ولا يلزم منه أن يكونوا مجتمعين في بلد واحد، ولا في قطر واحد، بل يجوز اجتماعهم في بلد وقطر وجهة، وافتراقهم في بلدان وأقطار وجهات من الأرض.

قال المصنف في أخر الحديث: حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى, أي: أمر الله إلى قيام الساعة ، كما روى الحاكم: ( لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أمر الله ظاهرين، لا يضرهم من خذلهم حتى تأتيهم الساعة وهم على ذلك ), ولعل المراد به ما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم من قبض ما بقي من المؤمنين بالريح الطيبة، ووقوع الآيات العظام، ثم لا يبقى إلا شرار الناس، وعليهم تقوم الساعة.



وقوله: تبارك وتعالى , أي : كمل وتعاظم وتقدس ، ولا يقال إلا لله سبحانه , فهو سبحانه المتبارك، وما بارك فيه فهو المُبارك .

وقوله: وتعالى , أي : دال على كمال العلو ونهايته , علو القدر وعلو القهر وعلو القهر وعلو الذات .

وكل جملة من هذا الحديث علم من اعلام النبوة, فان كل ما أخبر به صلى الله عليه وسلم وقع كما أخبر عليه الصلاة والسلام.



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير آية النساء" أي قوله تعالى: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ} والشاهد منها أنهم لما فعلوا ذلك فلا بد أن تفعله هذه الأمة.

الثانية "تفسير آية المائدة" أي قوله تعالى: {قُلْ هَلْ أُنَبِّئُكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهِ وَعَضِبَ عَلَيْهِ} والشاهد منها مثل الآية التي قبلها وكذا الآية التي بعدها.

الثّالثة "تفسير آية الكهف" أي قوله تعالى: {قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِمْ مَسْجِداً} .

الرابعة "وهي أهمها ما معنى الإيمان بالجبت والطاغوت هل هو اعتقاد قلب أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها" أي أنه ليس اعتقاد قلب لأنهم يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وإنما هو موافقة أصحابها فلما وافقوهم عليه جعله الله إيمانا بالجبت والطاغوت.

الخامسة "قولهم إن الكفار الذين يعرفون كفرهم أهدى سبيلا من المؤمنين" أي أن هذا جرى منهم وأن الله لعنهم وإذا كان وقع منهم فلا بد أن يقع في هذه الأمة مثله وهذا هو الشاهد للترجمة.

السادسة "وهي المقصود بالترجمة أن هذا لا بد أن يوجد في هذه الأمة كما تقرر في حديث أبي سعيد" أي الإيمان بالجبت والطاغوت وتفضيل دين المشركين على دين المسلمين وعبادة الطاغوت وبناء المساجد على القبور.

السابعة "التصريح بوقوعها أعني عبادة الأوثان في هذه الأمة في جموع كثيرة" أي كما دل عليه حديث ثوبان: "حتى تعبد فئام من أمتي الأوثان".

الثامنة "العجب العجاب خروج من يدعي النبوة مثل المختار مع تكلمه بالشهادتين وتصريحه بأنه من هذه الأمة وأن الرسول حق وأن القرآن حق وفيه أن محمدا خاتم النبيين ومع هذا يصدق في هذا كله مع التضاد الواضح وقد خرج المختار في آخر عصر الصحابة وتبعه فئات كثيرة" أي أن هذا لشيء عجيب كيف يؤمن المختار بن أبي عبيد بأن محمدا خاتم النبيين ليس بعده نبي ثم يدعي أنه نبي ويتبع على ذلك مع هذا التناقض البين ولكن هذا مصداق الحديث المذكور في الباب.

التاسعة "البشارة بأن الحق لا يزول بالكلية كما زال فيما مضى بل لا تزال عليه طائفة" أي لا يذهب حتى لا يبقى عليه إلا الواحد بعد الواحد كما حصل فيمن قبلنا بل لا تزال عليه طائفة منصورة كما في حديث ثوبان.

العاشرة "الآية العظمى أنهم مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم" أي كما دل عليه الحديث.



الحادية عشرة "أن ذلك الشرط إلى قيام الساعة" أي ساعتهم وهو وقت موتهم إذا أرسل الله الريح التي تقبضهم في آخر الزمان ثم لا يبقى إلا شرار الخلق فعليهم تقوم الساعة.

الثانية عشرة "ما فيهن من الآيات العظيمة" أي التي دل عليها حديث ثوبان منها إخباره بأن الله زوى له المشارق والمغارب وأخبر بمعنى ذلك فوقع كما أخبر بخلاف الجنوب والشمال أي أن الفتوحات امتدت في المشرق والمغرب فوقع كما أخبر بخلاف الجنوب والشمال فلم تمتد فيه. وإخباره بأنه أعطى الكثير أي كنز قيصر وكسرى فوقع كما أخبر فأخذهما المسلمون في زمن الخلفاء الراشدين وإخباره بإجابة دعوته لأمته في الاثنتين أي أن لا يهلكوا بسنة عامة وأن لا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم وإخباره بأنه منع الثالثة أي أن لا يسلط بعضهم على بعض ويهلك بعضهم بعضا فمنع ذلك فسلط بعضهم على بعض وإخباره بوقوع السيف وأنه لا يرفع إذا وقع أي وهكذا وقع فإنه لما قتل عثمان بن عفان وقع السيف ولم يرفع ولكنه يقل تارة ويكثر أخرى. وإخباره بظهور المتنبئين في هذه الأمة أي فوقع ذلك مثل خروج الأسود العنسى ومسيلمة الكذاب والمختار بن أبي عبيد وأمثالهم وإخباره ببقاء الطائفة المنصورة أي القائمين بالحق الذين هم على الحق وكل هذا وقع كما أخبر مع أن كل واحدة منها من أبعد ما يكون في العقول أي لكونه غيبا لا يعلمه إلا الله {إِلَّا مَن ارْتَضَى مِنْ رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً} الآية، {وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى}.

الثالثة عشرة "حصره الخوف على أمته من الأئمة المضلين" أي لقوله: " وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين" وهم العلماء والأمراء والعباد إذا خالفوا الصراط المستقيم.

الرابعة عشرة "التنبيه على معنى عبادة الأوثان" أي لقوله: "حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان" أي يلحقون بالمشركين ويرتدون عن الإسلام برغبتهم.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في السحر) أي من الوعيد وبيان منافاته للتوحيد، وتكفير فاعله, لأنه لما كان من أنواع الشرك, ذكره المصنف تحذيرا منه كغيره من أنواع الشرك، وهو عزائم ورقى وكلام يتكلم به، وأدوية وتدخينات وغير ذلك، ومنه ما يؤثر في القلوب والأبدان، فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه, ولا تأثير له, إلا بإذنه الله الكوني, القدري لا الشرعي الديني, قال تعالى: {وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلّا بِإِذْنِ اللهِ}. وقول الله تعالى: {وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ الشّتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ}, أي وقد علم أهل الكتاب الذين استبدلوا بالسحر عن متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم والإيمان به، (لمن اشتراه) أي السحر ورضي به، عوضا عن شرع عليه وسلم والإيمان به، (لمن اشتراه) أي السحر ورضي به، عوضا عن شرع

: ولقد علم أهل الكتاب الذين استبدلوا بالسحر عن متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم والإيمان به، (لمن اشتراه) أي السحر ورضي به، عوضا عن شرع الله ودينه، لا نصيب له ولا حظ له في الآخرة، وأنه لا دين له، وهذا من أبلغ الوعيد ، فدلت الآية على تحريمه , وذهب أكثر أهل العلم , إلى أن الساحر يكفر بتعلم السحر , وتعليمه وفعله , كما في قوله تعالى : {إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلا تَكُفُر }. وقوله: {وَاتَبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ}.

وقوله: {يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ} , قال الجوهري وغيره: الجبت كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك، و (الطاغوت) مجاوزة الحد، وكل شيء جاوز الحد في العصيان فهو من الطغيان.

قوله: قال عمر: " الجبت السحر, ومراده أن السحر داخل في الجبت، والجبت هو الباطل، والسحر منه؛ لأنه باطل مخالف للحق.

وقول عمر: والطاغوت الشيطان, وقال الحافظ: (قوله: الطاغوت الشيطان قول قوي جدا، فإنه يشمل كل شركان عليه أهل الجاهلية، من عبادة الأوثان والتحاكم إليها والاستنصار بها), والطاغوت مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد.



قوله رحمه الله تعالى: وقال جابر: الطواغيت كهان كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد , جابر هو صحابي جليل ابن عبد الله بن عمرو بن حرام رضي الله عنه , قوله : الطواغيت كهان , أراد أن الكهان من الطواغيت ، قوله : كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد , أراد به الجنس لا الشيطان الذي هو إبليس خاصة , ومطابقة هذا الأثر للترجمة أن الساحر طاغوت، إذ كان يطلق على الكاهن فالساحر أولى.

قوله: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : اجتنبوا السبع الموبقات، اجتنبوا أي : ابعدوا ، والموبقات هي : المهلكات , لأنها تهلك فاعلها في الدنيا ، لما يترتب عليها من العقوبات، وفي الآخرة من العذاب.

قوله: قالوا: وما هن يا رسول الله؟ قال: الشرك بالله, الشرك بالله وهو أن يجعل لله ندا يدعوه ويرجوه ويخافه كما يخاف الله, ولما سئل النبي صلى الله عليه وسلم أي الذنب أعظم؟ قال: (أن تجعل لله ندا وهو خلقك).

قوله: والسحر، أي: من الموبقات بعد الشرك بالله هو السحر, وقال البيضاوي: هو ما يستعان في تحصيله بالتقرب إلى الشيطان، مما لا يستقل به الإنسان، وهو الشاهد من الحديث للترجمة.

قوله: وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، أي قتل النفس المسلمة المعصومة التي حرم الله قتلها إلا بالحق، أي بأن تفعل ما يوجب قتلها, كما في قوله صلى الله عليه وسلم: ( لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة) رواه البخاري ومسلم.

قوله: وأكل الربا, وهو فضل مال بلا عوض ، وأكله تناوله بأي وجه كان, قال تعالى: {الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبا لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ} إلى قوله: (وحرم الربا) قال ابن دقيق العيد: (وهو مجرب لسوء الخاتمة ، نعوذ بالله من ذلك).



وقوله: وأكل مال اليتيم، المراد التعدي فيه، وعبر بالأكل لأنه أعم وجوه الانتفاع، واليتيم: هو من مات أبوه ولم يبلغ.

قوله: والتولي يوم الزحف ، أي الفرار والإدبار عن الكفار وقت التحام القتال، وإنما يكون كبيرة إذا فر إلى غير فئة المسلمين، أو غير متحرف لقتال . قوله: وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات , القذف في الأصل الرمي البعيد ، وشرعا الشتم والعيب والبهتان , و المحصنات : هن الحرائر العفيفات ، سواء كانت متزوجه أو غير متزوجه ، والغافلات وصف أغلبي أي عن الفواحش وما رمين به في الزنا , والمؤمنات بالله احترازًا من قذف الكافرات . قوله رحمه الله: وعن جندب مرفوعا : هو جندب بن كعب بن عبد الله وربما نسب إلى جده ، وهو جندب الخير .

قوله: حد الساحر ضربه بالسيف , روي بالهاء وبالتاء , أي : ضربه بالسيف , أو ضربة بالسيف , وكلاهما صحيح , وبهذا الحديث أخذ من قال يقتل الساحر .

قوله: رواه الترمذي وقال: (الصحيح أنه موقوف), ورواه الطبراني عن جندب البجلي, وقال الحافظ: (الصواب أنه غيره). وقد رواه ابن قانع والحسن بن سفيان من وجهين عن الحسن عن جندب الأزدي "أنه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات; وقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: فذكره.

قوله رحمه الله: وفي صحيح البخاري عن بجالة بن عبدة, بجالة بفتحتين وعبدة بفتحتين، العنبري التميمي بصري ثقة، أدرك النبي صلى الله عليه وسلم ولم يره، وكان كاتبا لجزء بن معاوية في خلافة عمر.

قوله: قال: " كتب عمر بن الخطاب أن اقتلوا كل ساحر وساحرة, ظاهره أنه يقتل من غير استتابة ، وهو المشهور عن أحمد ، وبه قال مالك وأبو حنيفة ؛ لأن الصحابة لم يستتيبوهم ، لأنه أكثر فسادا من المشرك .

قوله: قال: فقتلنا ثلاث سواحر, أي قال ذلك بجالة، فيما رواه أحمد وأبو داود والترمذي.



قوله: وصح عن حفصة رضي الله عنها, أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها فقُتِلتْ, حفصة هي أم المؤمنين ابنة عمر بن الخطاب رضي الله عنهما ، تزوجها النبي صلى الله عليه وسلم بعد خنيس بن حذافة سنة 2 أو 3 هـ بعد عائشة ، ولدت قبل البعثة بخمس سنين ، وماتت سنة 45 هـ, قوله: وصح , أي : فيما رواه عبد الرزاق ومالك في الموطأ في (باب ما جاء في الغيلة والسحر).

قوله: وكذلك صح عن جندب, أي: جندب بن كعب الأزدي قاتل الساحر المتقدم ذكره.

قوله: قال أحمد: (عن ثلاثة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم), أي: جاء قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يعني عمر وحفصة وجندب, وروي عن عثمان وابن عمر وقيس بن سعد وعمر بن عبد العزيز، وهو المشهور عند أكثر أهل العلم، وعمل به في خلافة عمر.



فيه مسائل وإيضاحها:

الأولى "تفسير آية البقرة" أي قوله: {وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَاهُ} أي استبدل الكفر الذي منه السحر بالإيمان، ماله في الآخرة عند الله من خلاق أي حظ ولا نصبب.

الثانية "تفسير آية النساء" أي قوله: {يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ} فذمهم على إيمانهم بالجبت الذي هو السحر كما قاله عمر.

الثالثة "تفسير الجبت والطاغوت والفرق بينهما" أي الجبت السحر والطاغوت الشيطان وقيل غير ذلك وأما الفرق بينهما فهو - والله أعلم - أن الجبت يتعلق بالعمل المذموم كالسحر، والطاغوت بالعامل أي الشيطان أو الكاهن أو الساحر وهذا على بعض التفاسير وأما على بعضها فيتداخلان.

الرابعة "أن الطاغوت قد يكون من الجن وقد يكون من الإنس" أي إذا قيل إنه الشيطان فهو من الإنس.

الخامسة "معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهي" أي المهلكات المخصوصات بالنهي لقوله: "اجتنبوا السبع إلخ".

السادسة "أن الساحر يكفر" أي لقوله تعالى: {إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلا تَكْفُرْ}. السابعة "أنه يقتل ولا يستتاب" أي لأن الصحابة الذين روي عنهم قتله لم ينقل أنهم استتابوه.

الثامنة "وجود هذا في المسلمين على عهد عمر فكيف بعده" أي وجود السحر في عهد عمر فكيف بعده أي أنه أعظم لقوله صلى الله عليه وسلم: "لا يأتي زمان إلا والذي بعده شر منه حتى تلقوا ربكم" رواه البخاري.



قال المصنف رحمه الله: (باب بيان شيء من أنواع السحر) لما ذكر رحمه الله ما جاء في السحر وذكر في هذا الباب شيئًا من أنواعه .

قوله: قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر, هو المعروف بغندر، ثقة مات سنة 206 هـ.

قوله: حدثنا عوف عن حيان بن العلاء, هو عوف ابن أبي جميلة والمعروف بعوف الأعرابي، مات سنة 146 هـ، وله 86 سنة وحيان بن العلاء، ويقال: أبو العلاء البصري مقبول.

قوله: حدثنا قطن بن قبيصة عن أبيه, قطن بفتحتين أبو سهل البصري صدوق، وأبوه قبيصة بفتح أوله ابن مخارق البصري، وفد على النبي صلى الله عليه وسلم ونزل البصرة.

قوله: أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت, قال عوف: العيافة زجر الطير والطرق الخطيخط بالأرض, قالوا عاف يعيف عيفة إذا زجر وحدس وظن، والاعتبار في ذلك غالبا بأسمائها كما يتفاءل بالعقاب على العقاب، وبالغراب على الغربة، وبالهدهد على الهدى، والفرق بينها وبين الطيرة أن الطيرة هي التشاؤم بها, وأما العيافة: فهي التفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها، وذلك من الجبت.

قوله: والطرق الخط يخط بالأرض, أي: من الجبت ايضاً, يخطه الرمالون وغيرهم ويدعون به علم المغيبات, وأما ما رواه مسلم وغيره مرفوعاً, عن معاوية بن الحكم أنه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم ومنا رجال يخطون, فقال: كان نبي من الأنبياء يخط، فمن وافق خطه فذاك.

فقال النووي وغيره: من وافق خطه فهو مباح له، لكن لا طريق لنا إلى العلم باليقين بالموافقة، فلا يباح بل يصير من أنواع الكهانة، لمشاركته لها في المعنى اه.

قال المصنف: وخط ذلك النبي عدم لا يوجد من يعرفه. فبهذا يعلم أن الطرق والخط من الجبت والكهانة.



قوله: ( والجبت قال الحسن: رنة الشيطان ) إسناده جيد, فسر حرحمه الله الجبت ببعض أفراده. قال المصنف: (عادة السلف يفسرون اللفظ العام ببعض أفراده، وهذا كثير في كلامهم جدا) اه.

والرنين هو الصوت, فالمعنى صوت توجعًا وتغيطًا, وذكر عن ابن عباس: ( لما فتح رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة رن إبليس واجتمعت إليه جنوده), الحسن هو ابن أبي الحسن البصري المشهور، واسم أبيه يسار الأنصاري، ثقة فقيه فاضل مات سنة 110 هـ، وقد جاوز 90 سنة.

قوله رحمه الله: ولأبي داود والنسائي وابن حبان في صحيحه المسند منه, أي: رواه أبو داود بالتفسير المذكور بدون قول الحسن رحمه الله.

قوله رحمه الله: وعن ابن عباس ورضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر, اقتبس أخذ وحصل وعلم، وقبست العلم واقتبسته إذا علمته، والقبس الشعلة من النار، واقتباسها أخذه منها، والشعبة الطائفة والقطعة، ومنه: "الحياء شعبة من الإيمان "أي جزء منه, وإنما شبه صلى الله عليه وسلم علم النجوم بعلم السحر؛ لأن علم النجوم المحرم من السحر, لقوله صلى الله عليه وسلم: (من اقتبس شعبة من السحر).

قوله: زاد ما زاد رواه أبو داود بإسناد صحيح وأي كلما زاد المقتبس من تعلم النجوم زاد اقتباسه من شعب السحر، لما يعتقدونه من النجوم من معرفة الحوادث التي لم تقع ، وربما تقع في مستقبل الزمان ، مثل إخبار هم بوقت هبوب الرياح، ومجيء المطر ، وظهور الحر والبرد، وتغير الأسعار ونحو ذلك ، ويزعمون أنهم يدركون معرفتها بسير الكواكب، واجتماعها وافتراقها وهذا باطل ومن الباطل كما أن تأثير السحر باطل، بل هو مما استأثر الله به.

قال تعالى: {إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ } , وقال الرسول تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ } , وقال الرسول عليه الصلاة والسلام : ( ولا يعلم ما في غد إلا الله، ولا يعلم متى يأتي المطر إلا الله ) , وغير ذلك مما استأثر الله بعلمه , وأما ما يدرك بطريق المشاهدة من



علم النجوم الذي يعرف به الزوال وجهة القبلة ونحو ذلك، فغير داخل فيما نهى عنه، قال تعالى: {وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ}.

قوله رحمه الله: وللنسائي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه, عن النبي صلى الله عليه وسلم, والنسائي هو الإمام الحافظ أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن، صاحب السنن الكبرى والمجتبى وغيرهما، وكان إليه المنتهى في العلم بعلل الحديث، مات بفلسطين سنة 303 هـ وله 88 سنة.

قوله: من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر ، العقدة وهي ما تعقده السحرة ، ويقال لها عزيمة أيضًا ، وذلك أن الساحر إذا أراد عمل السحر عقد خيطا ، ونفث على كل عقدة ، حتى ينعقد ما يريدونه من السحر , ولا يكون إلا بإذن الله تعالى القدري الشرعي ، قال تعالى : {وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلّا بِإِذْنِ الله الله على الله بالاستعادة من شرهم في قوله: {وَمِنْ شَرِّ النَّقَاتَاتِ فِي النُّعَدِ } يعنى السواحر اللاتى يفعلن ذلك ، والنفث و النفخ من الريق .

قوله: ومن سحر فقد أشرك و نعم وهذا نص بأن الساحر مشرك ، وقد حكى الحافظ عن بعضهم أنه لا يتأتى إلا مع الشرك .

قوله رحمه الله: ومن تعلق شيئًا وكل إليه و أي: من تعلق قلبه بغير الله في جلب نفع أو دفع ضر فقد أشرك ووكله الله إلى ذلك الشي وخلى بينه وبينه .

قوله رحمه الله: وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " ألا هل أنبئكم ما العضه, (ألا) أداة تنبيه (أنبئكم) أخبركم و (العضه) بفتح فسكون، وفي كتب الغريب بكسر ففتح، العضاهة الكذب والنمّ والسحر، وكل هذا من البهت والفحش, وهذا يدل على تحريمه.

قوله: هي النميمة القالة بين الناس ". رواه مسلم, معنى النميمة: النمام الذي يتحدث مع القوم فينم عليهم، فيكشف ما يكره كشفه، فيسعى به ليوقع فتنه بينهم أو وحشة, وقال: هنا القالة بين الناس: وهي كثرة القول، لإيقاع الخصومة بما يحكي بعضهم لبعض وفي الحديث: (ففشت القالة بين الناس), والنميمة: تشبه السحر لما فيها من الإفساد بين الناس, وأنها تؤثر وتعمل ما يعمله الساحر أو أكثر, والنمام ليس بكافر كالساحر, وإنما يؤثر عمله ما يؤثره السحر, فيعطى حكمه. إلا فيما أختص به من الكفر, وبه يظهر مطابقة الحديث للترجمة,



واتفق أهل العلم على تحريم الغيبة والنميمة في غير النصيحة الواجبة ، وأنها من كبائر الذنوب .

قوله رحمه الله: ولهما عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ( إن من البيان لسحرًا ), وأورد البخاري وغيره سبب قول النبي صلى الله عليه وسلم ذلك، أنه ( قدم رجلان من المشرق فخطبا فعجب الناس لبيانهما، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن من البيان لسحرا ), أو ( إن بعض البيان لسحر )، والبيان البلاغة والفصاحة ، والسحر إظهار الباطل في صورة الحق والمراد البيان الذي فيه تمويه على السامع وتلبيس، شبهه بالسحر لفساده , وأما البيان الذي يوضح الحق ويقرره ويبطل الباطل ويبينه فهذا ممدوح .



الأولى "أن العيافة والطرق والطيرة من الجبت" أي هذه من السحر كما تقدم عن عمر أنه قال: "الجبت السحر".

الثانية "تفسير العيافة والطرق" أي العيافة زجر الطير والطرق الخط يخط بالأرض كما يفعله الكهان وغير هم للاستدلال على المغيبات.

الثالثة "أن علم النجوم من نوع السحر" أي لقوله: "من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر".

الرابعة "العقد مع النفث من ذلك" أي من السحر لقوله: "من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر".

الخامسة "أن النميمة من ذلك" أي من السحر لكون النمام يفرق بين الناس كالساحر الذي يفرق بينهم لا أنها مثله في الكفر والقتل.

السادسة "أن من ذلك بعض الفصاحة" أي لقوله: "إن من البيان لسحرا" أي إذا كان الرجل فصيحا فجعل الحق في قالب الباطل والباطل في قالب الحق وموه على الناس حتى قبلوا كلامه بسبب فصاحته صار ذلك نوعا من السحر أما إذا كان البيان في توضيح الحق ورد الباطل فهو ممدوح.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في الكهان ونحوهم) أي ما جاء في الكهان من التغليظ الأكيد، والوعيد الشديد، وما جاء في نحوهم كالعرافين والمنجمين والرمالين و فإنه رحمه الله لما ذكر السحر وأنواعه ذكر الكهان ونحوهم؛ لمشابهتهم للسحرة، والكهان هم الذين يتعاطون الخبر عن الكائنات في مستقبل الزمان، ويدّعون معرفة الأسرار، ويأخذون عن مسترق السمع.

قوله رحمه الله: روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم, هي حفصة بنت عمر رضي الله عنهما ، ذكره أبو مسعود الثقفي في مسندها.

قوله: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من أتى عرافا فسأله عن شيء فصدقه بما يقول، لم تقبل له صلاة أربعين يوما), وفي بعض روايات الصحيح: (من أتى عرافا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة), فليس فيما روى مسلم (فصدقه بما يقول)، فظاهر الحديث أن الوعيد مرتب على مجيئه، سواء صدقه أو شك في خبره ؛ لأن إتيان الكهان منهي عنه، كما في الحديث في صحيح مسلم عن معاوية بن الحكم (فلا تأتهم), قوله: لم تقبل له صلاة أربعين يوما, أي: لا ثواب له فيها، لاقترانها بالمعصية، وإن كانت مجزئة بسقوط الفرض عنه في الدنيا, فلا تلزمه الإعادة, وإذا كانت هذه حال السائل فحال المسؤول أسوأ وأشر وأعظم إثماً.

قوله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( من أتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم ). رواه أبو داود , وللأربعة والحاكم وقال: صحيح على شرطهما , عن النبي صلى الله عليه وسلم " من أتى عرافا أو كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم , المراد المنزل : الكتاب والسنة , والأحاديث التي فيها الكفر مقيدة بتصديق الكاهن , وهل الكفر في هذا الموضع كفر دون كفر ؟ فلا ينقل عن الملة أو يتوقف فيه , كما هو في أشهر الروايتين عن الإمام أحمد .



قوله: ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفًا, أي مثل حديث أبي هريرة موقوفًا على ابن مسعود ، وأبو يعلى هو الإمام الحافظ أحمد بن علي بن المثنى التميمي الموصلي، صاحب التصانيف كالمسند وغيره، روى عن يحيى بن معين وغيره، مات سنة 307هـ, ومثل هذا له حكم الرفع.

قوله رحمه الله: وعن عمران بن حصين مرفوعا: "ليس منا من تطير أو تطير له، أو تكهن أو تكهن له، أو سَحَرَ أو سُحر له, تطير أي فعل الطيرة، أو تطير له أي قبل قول المتطير له و وتابعه ، و هكذا الكهانة ، كالذي يأتي الكاهن ويصدقه ويتابعه، وكذا من سحر أو سحر له ، أي : عمل السحر أو عمل الساحر له و فكل من تلقى هذه الأمور أو عملت له عالما راضيا بذلك فقد تعرض لهذا الوعيد الذي جاء في هذا الحديث وأحاديث الوعيد تمر كما جاءت بلأنه أبلغ في الزجر ومع أن من عمل شيئاً مع هذه الأشياء عملاً يخرجه من المله فهو كافر كعمل السحر وإدّعي علم الغيب بالكهانة ونحو ذلك .

قوله: رواه البزار بإسناد جيد ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله: (ومن أتى) إلى آخره والبزار هو الإمام الحافظ المشهور أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البصري ، صاحب المسند الكبير سماه البحر الزاخر، صدوق روى عن ابن بشار وابن المثنى وخلق ، أصله من البصرة ومات في الرملة سنة 292ه.

قوله رحمه الله: قال البغوي, البغوي هو منسوب إلى بغ مدينة بين هراة ومرو ، واسمه الحسين بن مسعود ، عالم خراسان وصاحب التصانيف كالتهذيب وشرح السنة والمصابيح والتفسير، مات سنة 516هـ.

قوله: (العراف الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك), ظاهر كلامه أن العراف هو الذي يخبر عن الواقع كالسرقة وسارقها والضالة ومكانها وغير ذلك بأسباب ومقدمات، وخيالات شيطانية، وربما تنزلت عليه الشياطين،

لقوله تعالى: {تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ } وسمي عراف لادّعائه المعرفة .



قوله: وقيل: هو الكاهن، والكاهن هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل وقيل: الذي يخبر عما في الضمير, أي: يأخذ عن مسترق السمع ونحو ذلك.

قال ابن تيمية: (العراف, كالحازر الذي يدعي علم الغيب, وقال الإمام أحمد: (العرافة طرف من السحر، والساحر أخبث), وقال ابن القيم: (من اشتهر بإحسان الزجر عندهم سموه عائفا وعرافا).

قوله رحمه الله: قال أبو العباس ابن تيمية: اسم للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم, ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق, فهؤلاء أدخلهم شيخ الإسلام في اسم العراف، فالذي يدعي معرفة شيئاً من المغيبات، فهو إما داخل في اسم الكاهن، وإما مشارك له في المعنى فيلحق به، و إصابة المخبر ببعض الأمور الغائبة في بعض الأحيان يكون بالكشف، ومنه ما هو من الشياطين، ويكون بالفأل والزجر والطيرة والضرب بالحصى والخط في الأرض والتنجيم والكهانة والسحر، ونحو ذلك من علوم الجاهلية أعداء الرسل, وكل هذه الأمور يسمى صاحبها كاهنا وعرافا, ومن أتاهم فصدقهم بما يقولون لحقه الوعيد.

قوله: وقال ابن عباس في قوم يكتبون أبا جاد, أي: كتابة أبي جاد وتعلمها لمن يدعي بها علم الغيب هو الذي جاء فيه الوعيد، فيقطعون حروف أبجد هوز حطى إلى أخر ذلك.

قوله: وينظرون في النجوم: أي ويعتقدون أن لها تأثيرا ، يزعمون أنهم يدركون بذلك علم الغيب.

قوله: ( ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق ), وهذا الأثر رواه الطبراني عن ابن عباس مرفوعا ، ولفظه: ( رب معلم حروف أبي جاد، دارس في النجوم، ليس له عند الله خلاق يوم القيامة ). ففي هذا عدم الإغترار بما يؤتاه أهل الباطل من معارفهم و علومهم ، والحذر من كل علم لا تعلم صحته من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.



الأولى "لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيمان بالقرآن" أي لكونه يتعاطى علم الغيب والقرآن ينهى عن ذلك.

الثانية "التصريح بأنه كفر" أي إذا ادعى أنه يعلم به الغيب فهو كفر ينقل عن الملة وإذا لم يدع ذلك فهل هو كفر أو يتوقف فيه فلا يقال ينقل عن الملة ولا يقال لا ينقل عن الملة كما قاله في الشرح عن أحمد.

الثالثة "ذكر من تكهن له" أي قبل قول الكاهن.

الرابعة "ذكر من تطير له" أي قبل قول التطير.

الخامسة "ذكر من سحر له" أي قبل قول الساحر.

السادسة "ذكر من تعلم أبا جاد" أي المسمى علم الحرف والمراد تعلمه للاستدلال به على المغيبات كما يفعله الكهان أما تعلمه للتهجي وحساب الجمل فغير داخل في النهى كما ذكره في الشرح.

السابعة "ذكر الفرق بين الكاهن والعراف" أي أن الكاهن هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل والعراف الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها وقيل إنهما بمعنى واحد.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء فى النشرة) النشرة ضرب من العلاج والرقى ، يعالج به من يظن أن به سحرًا أو مسًّا من الجن، ، ومعنى النشرة: يحل ويكشف ويزال عنه ، ما خامره من الداء.

قال المصنف رحمه الله: عن جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ( سئل عن النشرة ؟ فقال: هي من عمل الشيطان ) و أي النشرة المعهودة التي كان أهل الجاهلية يصنعونها، هي من عمل الشيطان أو بواسطته؛ لأنهم ينشرون عن المسحور بأسحار واستخدامات شيطانية، فهذه حرام .

وقوله: رواه أحمد بسند جيد وأبو داود , وحسنه الحافظ .

قوله: وقال: سئل أحمد عنها فقال: ابن مسعود يكره هذا كله, أي: ابن مسعود يكره النشرة التي هي من عمل الشيطان، كما يكره تعليق التمائم مطلقًا، فدل هذا على أن أحمد يذهب إلى ما ذهب إليه ابن مسعود، من تحريم هذا كله لأن الكراهة عند المتقدمين من السلف تدل على التحريم.

قال رحمه الله: وللبخاري عن قتادة, أي روى البخاري في صحيحه معلقًا ، عن قتاده هو ابن دعامة السدوسي البصري، ثقة فقيه من أحفظ التابعين ، ولد سنة 61هـ, مات سنة 117هـ.

قوله: قلت لابن المسيب: رجل به طب , أي : سحر ، فكنوا عن السحر بالطب تفاؤلاً ، كما يقال للديغ : سليم.

قوله: أو يؤخذ عن امرأته، أي يحبس عن امرأته ولا يصل إلى جماعها، وهي رقية بسحر تحبس بها السواحر أزواجهن عن غير هن من النساء.

قوله: أيحل عنه أو ينشر؟ وأي نَشر عنه إذا رقاه، كأنك تُفرّق عنه العلة إذا نشّرته.

قوله رحمه الله: قال: لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم ينه عنه. انتهى, قول ابن المسيب هذا يحمل على نوع من النشرة لا محذور فيه، كالرقى بأسماء الله وكلامه، لأنه لا يجوز أن يُفتى بجواز الذهاب إلى



الساحر الكافر المأمور بقتله ليحل السحر بسحر

قوله: وروي عن الحسن أنه قال: " لا يحل السحر إلا ساحر وأي: ولا يكاد يقدر عليه إلا من يعرف السحر ولهذا لا يجوز ويحرم الذهاب إليه.

قوله: قال ابن القيم: النشرة حل السحر عن المسحور، وهي نوعان:

أحدهما: حل بسحر مثله، وهو الذي من عمل الشيطان، وعليه يحمل قول الحسن، فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب فيبطل عمله عن المسحور.

والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والدعوات والأدوية المباحة فهذا جائز .

ومما جاء في النشرة المباحة ما رواه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن ليث بن أبي سليم قال: بلغني أن هؤلاء الآيات شفاء من السحر بإذن الله، تقرأ في إناء فيه ماء ثم يصب على رأس المسحور: {فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جِئْتُمْ بِهِ السِّحْرُ} إلى قوله: {مورمون} سورة يونس، وقوله: {فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ}. الأربع الآيات سورة الأعراف، وقوله: {إنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى } سورة طه.

وكذلك ما جاء في النشرة المباحة وقال ابن بطال: في كتاب وهب بن منبه إنه يأخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدقه بين حجرين، ثم يضربه بالماء، ويقرأ فيه آية الكرسي والقواقل، ثم يحسو منه ثلاث حسوات، ثم يغتسل به يذهب عنه كل ما به، وهو جيد للرجل إذا حبس عن أهله، فالنوع الثاني الذي ذكر ابن القيم يشير إلى نحو هذا، وعليه يحمل قول من أجاز النشرة من العلماء، إحسان ظن بهم، أمّا ما كان بالسحر فيحرم.



الأولى "النهي عن النشرة" أي لحديث جابر قال: سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن النشرة فقال: "هي من عمل الشيطان".

الثانية "الفرق بين المنهي عنه والمرخص فيه مما يزيل الإشكال" أي كما دل عليه كلام العلامة ابن القيم - رحمه الله - فالأول: ما كان بسحر، والثاني: ما كان بدعوات ورقى وأدوية مباحة.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في التطير) والتطير التشاؤم بالشيء بما يقع من المرئيات أو المسموعات في قلوب أهل الشرك والعقائد الضعيفة، وأصل التطير بالسوانح والبوارح من الطير والظباء والعطاس والنجوم وغير ذلك ، فكان ذلك يصدهم عن مقاصدهم ، فنفاه الشرع وأبطله، وأخبر أنه لا تأثير له في جلب نفع أو دفع ضر، وإنما هو خواطر وحدوس لا تأثيرلها , قال المدائني : ((سألت رؤبة بن العجاج ما السانح؟ قال: ما ولاك ميامنه، قلت: فما البارح؟ قال: ما ولاك ميامنه، والقعيد)). المدائني على التاليد والقعيد)). المدائني على التاليد والقعيد). المدائني على التاليد والقعيد). المدائني على التاليد والقعيد). المدائني على التاليد والقعيد). المدائني على التاليد والتعيد والقعيد). المدائني على التاليد والتعيد والقعيد). المدائني العجاج ما السائد والذي يجيء من خلفك فهو القاعد والقعيد). المدائني المدائني العجاج ما المدائني يجيء من خلفك فهو القاعد والقعيد). المدائني المدائني المدائني العجاج ما المدائني يجيء من خلفك فهو القاعد والقعيد). المدائني المدائني المدائني المدائني المدائني المدائني العجاج ما المدائني الم

ولم تكن العرب قاطبة تعتقد هذا وتقول به، بل قد جاء عن بعضهم إنكاره ومنه: وما أنا ممن يزجر الطير همه أطار غراب أم تعرض ثعلب ولا السانحات البارحات عشية أمَرَّ سليم القرن أم مَرِّ أعضب

وغير ذلك مما هو مشهور عنهم ، وفي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم لما سئل عن التطير قال: ( ذلك شيء يجده أحدكم فلا يصدنه ) , وقال: ( إذا تطيرت فلا ترجع) .

قوله رحمه الله: وقول الله تعالى: {أَلا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ}, ردا لمقالة آل فرعون الكاذبة الباطلة، حيث قال الله تعالى عنهم: {فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسنَةُ} أي الخصب والرخاء والسعة والعافية، : {قَالُوا لَنَا هَذِهِ} أي نحن الجديرون والحقيقون به، ونحن أهله، : {وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ} بلاء وقحط، : {يَطَيّرُوا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ} فيقولون: هذا بسبب موسى وأصحابه أصابنا بشؤمهم كما يقول المتطير لمن يتطير به، فأخبر سبحانه أن طائرهم عنده، فقال تعالى: {أَلا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ الله، أي ليس شؤمهم إلا عند الله، أي من قبله وحكمه الكونى القدري.

قال ابن عباس: (طائر هم ما قضي عليهم وقدر لهم).

وقوله: { وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ } أي : لا يدرون، فإن موسى ما جاء إلا بالخير والبركة.

وقوله تعالى: {قَالُوا طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ} الآية , وهذه الآية أيضًا رد على من كذّب الرسل، فأصيبوا بالبلاء، فزعموا بزعمهم الباطل أن سبب البلاء جاء من قبل الرسل وبسببهم، فقالوا: {قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهُوا لَنَرْ جُمَنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُمْ



مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ } ، فقالت لهم الرسل: { طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ } أي : ما أصابكم بسبب أفعالكم وكفركم وذلك بقضاء الله وقدره وحكمته وعدله , ومناسبة الآيتين للترجمة أن التطير من عمل الجاهلية المشركين ، وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن التطير ، وأخبر أنه شرك .

قوله رحمه الله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لا عدوى ولا طيرة, قوله: ( لا عدوى) نفي للعدوى على الوجه الذي يعتقده أهل الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله، وأن الأمور تتعدى بطبعها، وإلا فقد يجعل الله بمشيئته وتقديره مخالطة الصحيح من به شيء من الأمراض سبباً لحدوث ذلك, ولهذا قال: ( فر من المجذوم), و العدوى هي ما يتجاوز من واحد إلى آخر.

وكانوا في الجاهلية يظنون أن المرض بنفسه وطبعه يتعدى ، فنفى صلى الله عليه وسلم بقوله: ( لا عدوى ) فأخبر عليه الصلاة والسلام أن الله هو الذي يمرض وينزل الداء, مع ما أرشد إليه صلى الله عليه وسلم بقوله: ( وفر من المجذوم كما تقر من الأسد ) ، وقال: ( لا يورد ممرض على مصح ) , وقال في الطاعون: ( من سمع به في أرض فلا يقدم عليه ) , وهذا كما تقدم ذكر الجمع بين هذه الأحاديث وبين نفي العدوى .

وقوله: (لا عدوى ولا طيرة), يدل على أن المراد النفي والإبطال لهذه الأمور التي كانت الجاهلية تعانيها، والنفي في هذا أبلغ من النهي؛ لأن النفي يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره، والنهي إنما يدل على المنع منه، ولما قبل له عليه الصلاة والسلام: (ومنا أناس يتطيرون قال: ذلك شيء يجده أحدكم في نفسه فلا يصدنكم), ففي هذا أن تشاؤمه بالطير إنما هو في نفسه وعقيدته، لا في المتطير به, وفي المصباح: (كانت العرب إذا أرادت المضي لمهم مرت بمجامع الطير وأثارتها لتستفيد هل تمضي أو ترجع؟ فنهى الشارع عن ذلك، وقال: "لا هامة ولا طيرة"، وقال: "أقروا الطير في وكناتها" أي على مجاثمها, وأما قوله عليه الصلاة والسلام: (إن كان الشؤم في شيء ففي الدار والمرأة والفرس ونحوه), والمراد لمن يتشاءم بها وأما إخباره بالشؤم فليس فيه إثبات الطيرة التي نفاها الله، وإنما غايته أن الله سبحانه قد يخلق منها أعياناً مشؤومة على من قاربها وساكنها، وأعيانا مباركة لا يلحق من قاربها منها شؤم ولا شر، وكل ذلك



بقضاء الله وقدره ، كما خلق المسك وضده ، فهذا لون والطيرة الشركية لون آخر , ومن توكل على الله ولم يتشاءم ولم يتطير لم تكن مشؤمة عليه لحديث أنس: ( الطيرة على من تطير ).

قوله: ولا هامة ولا صفر, أخرجاه, الهامة هي البومة ، كانت العرب تعتقد فيها إذا وقعت على بيت ونحوه, وهذه من ضلال الجاهلية, وقد جاء في السنه نفي ذلك.

قوله: (ولا صفر) وهو أن العرب كانوا يتشاءمون في شهر صفر، ويقولون : إنه شهر مشؤوم، فأبطل صلى الله عليه وسلم ذلك، والتشاؤم بشهر صفر من جنس الطيرة المنهي عنها، وقيل: صفر حية في البطن، وهي دود تصيب الماشية والناس، وكانت أعدى من الجرب عند العرب، ويجوز أن يكونا مرادين معا، وأن الصفرين جميعا باطله.

قوله: زاد مسلم: "ولا نوع ولا غول, النوء واحد الأنواء يزعمون أنهم يمطرون به ، والغول بالضم وهي جنس من الشياطين في الفلاة ، تتراءى للناس وتتلون تلونا في صور شتى، فتضلهم عن الطريق فتهلكهم، فنفاه النبي صلى الله عليه وسلم وأبطله ، و ليس المراد نفي وجود الغول ، قالمراد نفي ما تزعمه العرب من تصرفه في نفسه أو أنها لا تستطيع أن تضل أحدًا مع ذكر الله، لما روي بالحديث : (إذا تغولت الغيلان، فبادروا بالأذان) ، أي ادفعوا شرها بذكر الله، فدل أنه لم يرد بنفيها عدمها.

قوله رحمه الله: ولهما عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفأل, الفأل مهموز فيما يسوء ويسر، والطيرة لا تكون إلا فيما يسوء، وإنما أعجبه الفأل لأنه حسن ظن بالله، والتشاؤم سوء ظن بالله، وكذا الطيرة فيها سوء ظن بالله، وتوقع للبلاء، ومثال التفاؤل أن يكون الرجل مريضا فيسمع من يقول: يا سالم, فيقع في ظنه أنه يبرأ من مرضه ويجد ضالته، وتفرح نفسه من غير اعتماد عليه، وإنما هو حسن ظن بالله، وإن أوجب مضياً أورداً صار من الطيرة.

ولما طلع سهيل بن عمرو عام الحديبية قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (



سهل أمركم), فهذا من الفأل والتفاؤل.

قوله: قالوا: وما الفأل؟ قال: الكلمة الطيبة, أي إن الإعجاب بالفأل ومحبته ليس من الشرك ، بل ذلك إبانة عن مقتضى الطبيعة ، وموجب الفطرة الإنسانية التي تميل إلى ما يوافقها ويلائمها ، فدل على أن الفأل والتفاؤل ليس من الطيرة المنهي عنها.

قوله: ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر, صوابه عن عروة بن عامر، كما رواه أحمد وأبو داود وغيرهما، وهو مكي اختلف في صحبته، وقال المزي: (لا صحبة له تصح).

قوله: قال: (ذكرت الطيرة عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: أحسنها الفأل، أخبر أن الفأل من الطيرة، وهو خيرها، فأبطل الطيرة، ونهى عنها, وأخبر أن الفأل خير منها, بقوله أحسنها الفأل, ففصل بين الفأل والطيرة؛ لما بينهما من الامتياز والتضاد ونفع أحدهما ومضرة الآخر, لأن التفاؤل حسن الظن بالله, والتطير بخلاف ذلك.

قوله: ولا ترد مسلما, أي لا ترد المسلم عن شيء قصده لإيمانه وتوكله على الله أنه لا نافع ولا ضار إلا الله، والمفهوم أنها ترد المشرك الذي يعتقدها.

قوله: فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت, ولا حول ولا قوة إلا بك, أي أن هذا الدعاء استعانة به سبحانه على فعل التوكل و عدم الالتفات إلى الطيرة التي قد تكون سببا لوقوع المكروه عقوبة لفاعلها، ومعاملة له بنقيض قصده، وهذا الدعاء إنما يصدر عن حقيقة التوكل الذي هو أقوى الأسباب في جلب الخيرات ودفع المكروهات.

وقوله رحمه الله: وعن ابن مسعود مرفوعا: " الطيرة شرك الطيرة شرك ، وأنها من الشرك ؛ هذا الحديث رواه أبو دواد وهذا صريح في تحريم الطيرة ، وأنها من الشرك ؛ لما فيها من تعلق القلب على غير الله، ولو لم يكن فيها إلا سوء الظن بالله وإنما كانت من الشرك ؛ لاعتقادهم أن الطيرة تجلب لهم نفعا أو تدفع عنهم ضرا.

قوله: وما منا إلا.. , أي وما منا أحد إلا ويعتريه ويخطر له ويقع في قلبه شيء من الطيرة ، فحذف اعتمادا على فهم السامع .



قوله: ولكن الله يذهبه بالتوكل, رواه أبو داود والترمذي وصححه, أي بتوكلنا عليه ، واعتمادنا عليه وعدم الالتفات إلى ذلك , وروى الطبراني وغيره من حديث حارثة: (ثلاث لازمة أمتي: الطيرة والحسد وسوء الظن، قيل: وما يذهبهن ؟ قال: إذا حسدت فاستغفر الله ، وإذا ظننت فلا تحقق، وإذا تطيرت فامض). وهذا الحديث أن الواقع في القلوب مع كراهته لا يضر ، بل يذهبه الله بالتوكل.

قوله: وجعل آخره من قول ابن مسعود, أي قوله: وما منا إلا إلى آخره ولكن الله يذهبه بالتوكل، نقله الترمذي عن سليمان بن حرب، ووافقه على ذلك أهل العلم وهو المتعين أي أنه من قول ابن مسعود رضي الله عنه ؛ فإنه صلى الله عليه وسلم معصوم من الشرك بالإجماع.

قوله: ولأحمد من حديث ابن عمرو, هو عبد الله بن عمرو بن العاص ، كان اسمه العاص فسماه النبي صلى الله عليه وسلم عبد الله ، اختلف في وفاته وموضعها، فقيل: مات بالطائف ليالى الحرة سنة 63هـ، وقيل غير ذلك.

قوله: من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك , أي : لكونه لم يخلص توكله على الله بالتفاته إلى ما سواه .

قوله: قالوا: وما كفارة ذلك يا رسول الله؟ قال: أن يقول: اللهم لا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك ولا إله غيرك, أي أن العبد إذا قال ذلك وأعرض عما وقع في قلبه ، ولم يلتفت إليه كفر الله عنه ما وقع في قلبه ابتداء ، لزواله من قلبه بهذا الدعاء المتضمن للاعتماد على الله وحده ، والإعراض عما سواه، ففيه أن الطيرة لا تضر من كرهها، ومضى في طريقه ، وأما من استرسل مع الشيطان في ذلك فقد يعاقب بالوقوع فيما يكره.

قوله: وله من حديث الفضل ابن عباس, أي روى أحمد من حديث الفضل بن عباس بن عبد المطلب ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أكبر أولاد العباس، وبه يكنى ، مات رضي الله عنه سنة 13هـ، وله 22 سنة.



قوله: (إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك), هذا حد الطيرة المنهي عنها وهو ما يمنع العبد من المضي في حاجته, فمن مضى أو امتنع بسببها فقد أشرك, وما لا فلا.



الأولى "التنبيه على قوله: {أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللهِ} مع قوله: {طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ} " أي ما أصابهم من شؤم فهو بقدر الله بسبب ذنوبهم وقوله: {طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ} أي حظكم وما نابكم من شر معكم بذنوبكم، ذكره في الشرح.

الثانية "أَنْفِي الْعُدُوى" أي انتقال المرض من بدن إلى آخر بطبعه بدون قدر الله.

الثالثة "نفي الطيرة" أي أنها لا تنفع ولا تضر وهي التشاؤم بالطيور وأصواتها وممارها.

الرابعة "نفي الهامة" أي أنها لا تنفع ولا تضر والمراد بها البومة.

الخامسة "نقي الصفر" أي أنه لا ينفع ولا يضر والمراد شهر صفر وقيل غيره.

السادسة "أن الفأل ليس من ذلك بل مستحب" أي ليس من الطيرة المذمومة. السابعة "تفسير الفأل" أي هو الكلمة الطيبة أي كمن له ضائع فيسمع من يقول: "يا واجد" فيتفاءل بذلك.

الثّامنة "أن الواقع في القلوب من ذلك مع كراهته لا يضر بل يذهبه الله بالتوكل" أي لقوله: "وما منا إلا" أي وما منا إلا ويقع في قلبه شيء من ذلك ولكن الله يذهبه بالتوكل فإذا وقع في قلبه شيء من ذلك فمضى ولم يلتفت إليه لم يضره ذلك.

التاسعة "ذكر ما يقول من وجده" أي من وجد شيئا من الطيرة فليقل: "اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بك". العاشرة "التصريح بأن الطيرة شرك" أي لما يقع في القلب من اعتقاد النفع والضر بسببها.

الحادية عشرة "تفسير الطيرة المذمومة" أي هي ما أمضى العبد أو رده أي حمله على المضى بعدما عزم على عدمه أو رده عنه بعدما عزم عليه.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في التنجيم) وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية ، كالمطر والربيع والمحل وغير ذلك. وعلم النجوم المنهي عنه هو ما يدعيه أهل التنجيم من علم الكوائن والحوادث التي لم تقع وستقع وعلم التنجيم على ثلاثة أقسام:

أحدها: القول بأن الكواكب فاعلة مختارة، وأن الحوادث مركبة على تأثيرها، فهذا كفر بالإجماع .

الثاني: الاستدلال على الحوادث بمسير الكواكب واجتماعها وافتراقها، فلا شك في تحريمه، وتقدم أنه من الشرك، وإن قالوا: إن ذلك بتقدير الله ومشيئته، فإن ذلك من علم الغيب الذي استأثر الله به.

والثالث: ما ذكره المصنف في تعلم المنازل للتسيير لا التأثير, كما في قوله تعالى: { وَعَلاَمَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ } وهذا النوع جائز.

قوله رحمه الله: قال البخاري في صحيحه: قال قتادة: "خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماع, أي: كما قال تعالى: {وَلَقَدْ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصابِيحَ} أي زينا السماء الدنيا التي هي أدنى سماء إليكم من غير ها بمصابيح، ومن هذه المصابيح الكواكب والنجوم.

قوله: ورجومًا للشياطين, أي الثاني من الحكمة في خلق النجوم أن الله جعلها يرمى بها الشياطين, ومسترق السمع, كما قال تعالى: {وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِينِ}.

قوله: وعلامات يهتدي بها, أي أن الله خلق هذه النجوم أيضاً يستدل بها على الجهات والبلدان, كما في قوله تعالى: {وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْر}.

قوله: فمن تأول فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه، أي فمن ادّعى بها علم الغيب، بأن زعم أن فيها سعدًا ونحسًا ونحو ذلك، فقد أخطأ وأضاع نصيبه أي حظه من الدين ومن كل خير.



قوله: وتكلف ما لا علم له به. انتهى, أي: أشغل نفسه بما يضره ولا ينفعه، وليس مأموراً به، وهذا الأثر أخرجه البخاري في صحيحه تعليقا، وقول قتادة رحمه الله يدل على أن علم التنجيم هذا قد حدث في عصره، فأنكر على من اعتقده وتعلق به، وهذا العلم مما ينافي التوحيد ويوقع في الشرك؛ لأنه ينسب الحوادث إلى غير من أحدثها وهو الله تعالى بمشيئته وإرادته، كما قال تعالى: {قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ الله}.

وقوله رحمه الله: وكره قتادة تعلم منازل القمر، ولم يرخص ابن عيينة فيه, تعلم منازل الشمس والقمر للاستدلال بذلك على القبلة وأوقات الصلوات و لا بأس به لكنهم كرهوه لئلا يتوصل إلى الممنوع من علم النجوم.

قوله: ذكره حرب عنهما, أي عن قتادة وابن عيينة ، وحرب هو ابن إسماعيل بن خلف أبو محمد الكرماني الفقيه ، من جلة أصحاب أحمد ، وله كتاب المسائل التي سأل عنها أحمد وغيره ، مات سنة 280هـ.

قوله: ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق, أي رخصا في تعلم ذلك, لأن فيه مصلحة ومنفعة دينية، كعلم الأوقات والطرقات، ودنيوية كقطع الأشجار وجذ الثمار، وروى ابن المنذر عن مجاهد أنه كان لا يرى بأسا أن يتعلم الرجل من النجوم ما يهتدي به. قال ابن رجب: والمأذون في تعلمه علم التسيير لا علم التأثير، فإنه باطل محرم قليله وكثيره.

قوله: وعن أبي موسى رضي الله عنه, يعني الأشعري واسمه عبد الله بن قيس ، صحابي جليل ، قدم المدينة مع جعفر ، واستعمله النبي صلى الله عليه وسلم على بعض اليمن ، وعمر رضي الله عنه استعمله على البصرة ، ثم عثمان على الكوفة ، مات بمكة سنة 50هـ، وقيل غير ذلك.

قوله: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ثلاثة لا يدخلون الجنة, هذا من أحاديث الوعيد نقرها ونمرها كما جاءت، ولا نتأولها تأويلات تخرجها عن مقصود رسول الله صلى الله عليه وسلم, وهذا أبلغ في الزجر، وأردع عن الجرائم، ولا شك أن كل عمل دون الشرك والكفر المخرج من الملة فهو تحت



مشيئة الله

قوله: مدمن الخمر ، أي المداوم على شربها حتى مات ولم يتب .

قوله: وقاطع الرحم، أي القرابة بكونه لا يقوم بواجبها، كما قال تعالى: {فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ}

قوله: ومصدق بالسحر, وهذا وجه مطابقة الحديث للترجمة، وليس المراد أن يعتقد أنه حق، لكن إذا صدق ساحرا بما يخبر به ففيه الوعيد المتقدم, وكل هذه الثلاثة المذكورة في الحديث من الكبائر.

قوله: رواه أحمد وابن حبان في صحيحه و كذلك رواه الطبراني والحاكم وقال: صحيح على شرط الشيخين وأقره الذهبي.



الأولى "الحكمة في خلق النجوم" أي زينة للسماء ورجوما للشياطين وعلامات يهتدى بها.

الثانية "الرد على من زعم غير ذلك" أي أنه أخطأ وأضاع نصيبه وكلف ما لا علم له به لأنه ادعى شيئا لم يدل عليه الدليل بل قد نفاه.

الثالثة "ذكر الخلاف في تعلم المنازل" أي بعضهم منع منه وبعضهم رخص فيه. قال ابن رجب: "الممنوع منه علم التأثير والمأذون فيه علم التسيير" كما يسطه في الشرح.

بسطه في الشرح. الرابعة "الوعيد فيمن صدق بشيء من السحر ولو عرف أنه باطل" أي لقوله: "ومصدق بالسحر" وهذا هو الشاهد من الحديث لأن علم النجوم نوع من السحر كما تقدم.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء) أي من نسبة السقيا ومجيء المطر إلى الأنواء ، والنوء هو الطالع سمي نوءا ؛ لأنه إذا سقط الساقط منها بالمغرب ناء مقابله الطالع بالمشرق ، وقيل : ناء سقط وغاب ، ولا تخالف بين القولين ، وكانت العرب في الجاهلية تزعم أن سقوط المنزلة وطلوع رقيبها يكون مطر وينسبونه إلى النجم الساقط، ويقولون: مطرنا بنوء كذا والمصنف رحمه الله ذكر في هذا الباب ما جاء من النهي عن ذلك والوعيد الشديد، والتغليط الأكيد .

قوله: وقول الله تعالى: {وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ}, روى أحمد والترمذي عن علي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: {وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ} يقول: شكركم: {أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ} تقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا.

قوله: وعن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه, هو الحارث بن الحارث الشامي صحابي، يكنى أبا طالب وليس بأبي مالك الأشعري، متقدم الوفاة.

قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم، المجاهلية لا يتركونهن: أي: أخبر أن بعض أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم، ذما لمن لم يتركه، وهذا يقتضي أن ما كان من أمر الجاهلية وفعلهم فهو مذموم في دين الإسلام، إلا ما دل الدليل على حسنه، كما قال تعالى: {وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى} وهذا يقتضي المنع من مشابهتهم في الجملة.

قوله: الفخر بالأحساب , أي التشرف بالآباء والتعاظم بعد مناقبهم ومآثرهم وفضائلهم ، وذلك الجهل ؛ إذ لا شرف إلا بالتقوى: {إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ} ، وقال تعالى : {وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى} وفي الحديث الذي رواه أبو داود : (إن الله قد أذهب عنكم عبية الجاهلية وفخرها بالآباء، إنما هو مؤمن تقي، أو فاجر شقي، الناس بنو آدم وآدم من تراب), ولا ريب أن فخر الإنسان بعمله منهي عنه , فكيف الافتخار بعمل غيره .

قوله: والطعن في الأنساب، أي التنقص والعيب، قدحا لا لبيان المطلوب شرعا ، ولما عير أبو ذر رجلا بأمه قال الرسول صلى الله عليه وسلم: (إنك امرؤ فيك جاهلية) متفق عليه، الطعن في الأنساب من عمل الجاهلية المذموم، وقد



يكون في المسلم شيء من هذه الخصال الجاهلية وهي العملية لا الاعتقادية .

قوله: والاستسقاء بالنجوم, أي نسبة مجيء المطر إلى النجوم, كقوله مطرنا بنوء كذا أو بنجم كذا ، فإن اعتقد أن النجم له تأثير في إنزال المطر فهذا شرك أكبر ، وهو الذي يعتقده أهل الجاهلية ، وإن نسب إنزال المطر إلى النجم ، مع اعتقاد أن الله هو الفاعل ، فهذا محرم لأنه من أمر الجاهلية ، خلاف ما لو قال : مطرنا في نوء كذا ، يعني في شهر كذا وزمن كذا و اخبار بوقت نزول المطر فهذا لا بأس به .

قوله: والنياحة, وهي رفع الصوت بالندب على الميت ، لأن ذلك ينافي الصبر الواجب ، وهي من الكبائر لشدة الوعيد والعقوبة، وأما البكاء من غير نياحة ولا ندب وشق جيب, فلا بأس به لأنه رحمه بالميت, فيستحب ولا ينافي الرضى بقضاء الله.

قوله: وقال: ( النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة), أي توقف يوم الحساب والجزاء.

قوله: وعليها سربال من قطران, قال ابن عباس: ( القطران هو النحاس المذاب) اهر السرابيل: هي الثياب والقمص، ومعنى ذلك أن الثياب يلطخن بالقطران، ليكون أشد لحر النار والتصاقها بأجسادهن أعظم، اعاذنا الله منها.

قوله: ودرع من جرب, رواه مسلم والدرع ثوب ينسج من حديد يلبس بالحرب والجرب داء يحدث تحت الجلد ورواه مسلم أي الحديث في صحيح مسلم والجرب داء يحدث تحت الجلد ورواه مسلم أي الحديث في صحيح مسلم والجرب داء يحدث تحت الجلد ورواه مسلم أي الحديث في صحيح مسلم والجرب داء يحدث تحت الجلد ورواه مسلم أي الحديث في صحيح مسلم والجرب والجرب داء يحدث تحت الجلد ورواه مسلم أي الحديث في صحيح مسلم والجرب والجرب والجرب والجرب ورواه مسلم والجرب والعرب والجرب والجرب والجرب والعرب والجرب والعرب والجرب والعرب والعرب والعرب والعرب وا

قوله: ولهما عن زيد بن خالد الجهني, لهما أي: البخاري ومسلم أي المدني صحابي مشهور شهد الحديبية ، وكان معه لواء جهينة يوم الفتح ، مات سنة 68هـ، وله 85 سنة، وقيل غير ذلك .

قوله: قال: "صلى لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الصبح بالحديبية و صلى لنا أي صلى بنا ، والحديبية قرية على مرحلة من مكة ، كان بها الصلح سنة 6 من الهجرة.

قوله: على إثر سماء كانت من الليل , أي مطر كان في تلك الليلة ، صلى بهم عقب ذلك .



قوله: فلما انصرف أقبل على الناس , أي لما التفت إليهم من صلاته , وأقبل على المأمومين .

قوله: قال: هل تدرون ماذا قال ربكم؟ و لفظ استفهام ، ومعناه التنبيه و هذا من الأحاديث القدسية .

قوله: قالوا: الله ورسوله أعلم, قال: قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته, فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب, أي أن من نسب إنزال المطر إلى الله، واعتقد أنه أنزله بفضله ورحمته فذلك مؤمن بالله كافر بالكواكب وذلك أنه لا يجوز لأحد أن يضيف أفعال الله إلى غيره، والفضل والرحمة صفتان لله، على ما يليق بجلاله وعظمته.

قوله: وأما من قال: مطرنا بنوع كذا وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب, أي من أضاف إنزال المطر إلى النوء واعتقد ذلك منه ، فذلك كفر ولأنه شرك بالربوبية ، وإن لم يعتقد أن للنوء تأثيراً بإنزال المطر ، ولكنه نسبه إليه فهو من الشرك الأصغر ولأنه نسب نعمة الله إلى غيره ولأن الله لم يجعل النوء سبباً لإنزال المطر فيه ففيه التفطن للإيمان في هذا الموضع وإخلاص ذلك لله .

قوله رحمه الله: ولهما من حديث ابن عباس معناه ، وفيه: "قال بعضهم: لقد صدق نوع كذا وكذا , فأنزل الله هذه الآية. ، ولفظه عن ابن عباس قال : مطر الناس على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم : ( أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر ) ، قالوا هذه رحمة الله ، وقال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا , قال: فنزلت هذه الآية {فَلا أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ} إلى قوله: {ثُكذّبُونَ}.

قوله: { فَلا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ } إلى قوله: {تُكَذِّبُونَ } , أي: هذا قسم من الله سبحانه ، يقسم بما شاء من خلقه ، وقوله النجوم الأكثرون على أن المراد نجوم السماء ، وقال ابن عباس: يعني نجوم القرآن ، أي وإن هذا القسم الذي أقسمت به لقسم عظيم، لو تعلمون عظمته لعظمتم المقسم به ،: {إنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ } أي إنه وحي الله وتنزيله وكلامه، لا كما يقوله الكفار: إنه سحر أو كهانة أو شعر، قوله: {فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ } معظم محفوظ موقر , وقيل: هو اللوح المحفوظ،



وصحح ابن القيم أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة ، كما في قوله تعالى : {فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ كِرَامٍ بَرَرَةٍ} , قوله: {لا يَمَسُّهُ إلا المُطَهَّرُونَ} يعني الملائكة، وقال جماعة: {لا يَمَسُّهُ إلا المُطَهَّرُونَ} من الجنابة والحدث , وقيل : أي الملائكة والمراد بالقرآن هو المصحف ؛ وفي حديث عمرو بن حزم ( أن لا يمس القرآن إلا طاهر ) رواه مالك , وقوله : {تَنْزِيلُ مِنْ رَبِ الْعَالَمِينَ} لأن هذا القرآن منزل من رب العالمين : {نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينَ} , وقوله : {أَفْتِهَذَا الْحَدِيثِ} الذي ذكرت نعوته : {أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ} أي : متهاونون به.

وعن ابن عباس وغيره مكذبون, وقوله: {وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ} أي: شكركم هو التكذيب، وأكثر الروايات أنها نزلت بالقائلين بنوء كذا وكذا.



الأولى "تفسير آية الواقعة" أي قوله تعالى: {وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ} أي تجعلون شكركم على هذه النعمة أنكم تكذبون تقولون مطرنا بنوء كذا وكذا. الثانية "ذكر الأربع التي من أمر الجاهلية" أي الفخر بالأحساب والطعن في الأنساب والاستسقاء بالأنواء والنياحة على الميت.

الثالثة "ذكر الكفر في بعضها" أي مثل الاستسقاء بالأنواء .

الرابعة "أن من الكفر ما لا يخرج من الملة" أي مثل الطعن في النسب و النياحة.

الخامسة "قوله: "أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر" بسبب نزول النعمة" أي لما نزلت النعمة، منهم من آمن لما أضافها إلى فضل الله ورحمته ومنهم من كفر لما أضافها إلى النوء.

السادسة "التفطن للإيمان في هذا الموضع" أي هو إضافة النعمة إلى الله و الاعتراف بذلك.

السابعة "التفطن للكفر في هذا الموضع" أي هو إضافة النعمة إلى غير الله لكونه إنكارا لها وإشراكا في الربوبية.

الثّامنة "التفطن لقوله: "لقد صدق نوع كذا وكذا" أي لما نزل المطر قال بعضهم ذلك فأضاف المطر إليه فنزلت: {وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ} الآية.

التاسعة "إخراج العالم للمتعلم المسألة بالاستفهام عنها لقوله: "أتدرون ماذا قال ربكم") أي ليكون أوقع في النفس وأعظم تنبيها لها.

العاشرة "وعيد النائحة" أي لقوله: "إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب" والنياحة رفع الصوت بالبكاء على الميت.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُونِ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ الآية ) ترجم المصنف رحمه الله بهذه الآية وذلك أن المحبة تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: محبة العبودية المستلزمة للذل والخضوع وكمال الطاعة، وإيثاره على غيره، فهذه من خصائص الله ولا يجوز صرفها لغير الله تعالى، ومن صرفها لغيره فقد أشرك مع الله غيره, ولذا ذكر المصنف رحمه الله هذا الباب في كتاب التوحيد, لأنه من اتخذ ندا يسوى محبته بمحبة الله تعالى, فقد أشرك الشرك الأكبر, كما ذكر الله تعالى ذلك عن المشركين بقوله: {تَاسَّهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ}, وقال تعالى: {ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ}.

القسم الثاني : المحبة المشتركة التي ليست من خصائص الله  $_{\rm f}$  وهي ثلاثة أنواع .

- 1. طبيعية كمحبة الجائع للطعام، ومحبة إجلال وإعظام،
  - 2. ومحبة إشفاق كمحبة الولد لوالده والوالد لولده،
- 3. ومحبة أنس وإلف كمحبة الشريك , فهذه الثلاثة لا يؤاخذ بها العبد ، ولا يكون وجودها شركاً في محبة الله .

وقول الله تعالى: {قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ} إلى قوله: {أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ} الآية, هذه الآية فيها توعد لمن آثر هذه الأصناف و بعضها على حب الله ورسوله ، وفعل ما أوجب الله عليه من الأعمال التي يحبها ويرضاها ، كالهجرة والجهاد ونحو ذلك , والمراد بالحب هنا الحب الاختياري ، لا ميل الطبع ؛ فإنه أمر جبلي لا يمكن تركه ، ولا يؤاخذ العبد عليه ، ولا يكلف بالامتناع عنه .

قوله رحمه الله: عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين ), أخرجاه, قوله : (لا يؤمن) أي لا يحصل له كمال الإيمان الواجب ، حتى يكون الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين, ومحبته تقتضي



طاعته واتباع ما أمر به وتقديم قوله على ما سواه .

قوله: ولهما عنه: أي وللبخاري ومسلم عن أنس رضى الله عنه.

قوله: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان، ، علاوة الإيمان, أي ثلاث خصال من وجدن فيه تامة وجَدَ حلاوة الإيمان، ، وهي حلاوة يجدها أهل الإيمان في قلوبهم، أعلى من حلاوة المطعوم الحلو في الفم، فيستلذ الطاعات ويتحمل المشقات في رضى الله.

قوله: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما, أي أحب إليه من أهله وماله والناس أجمعين و وتثنيه الضمير هنا والله اعلم لتلازم المحبتين ، فلا تصح واحدة بدون الأخرى .

قوله: وأن يحب المرع لا يحبه إلا لله, أي لأن من لازم محبة الله محبة أهل طاعته، كمحبة أنبيائه ورسله والصالحين من عباده، وحقيقة الحب في الله أن لا ينقص بالجفاء ولا يزيد بالبر ولأنه يحبه لأجل طاعة الله وطاعة رسوله.

قوله: وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى في النار, وفي رواية: (لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى) إلى آخره, ومعنى ذلك أن كراهة عوده في الكفر بعد أن من الله عليه بالإسلام, ككراهة أن يقذف في النار, لما في قلبه من محبة الإسلام وقوة الإيمان, وبهذا تعلم أن حلاوة الإيمان تحصل بهذه الأمور الثلاثة: تكميل هذه المحبة، وتفريغها ودفع ضدها، فتكميلها أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ؛ وتفريغها أن يحب المرء لا يحبه إلا لله، ودفع ضدها أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يقذف في النار.

قوله رحمه الله: وعن ابن عباس -رضي الله عنهما- قال: ( من أحب في الله وأبغض في الله , أي أحب أهل الإيمان بالله وطاعته , ( وأبغض في الله ) أي أبغض من كفر بالله وأشرك به وعصاه ، لارتكابه ما يسخط الله .

قوله: ووالى في الله وعادى في الله و أي والى بالمحبة والنصرة بحسب القدرة و عادى من كفر بالله أشرك .

قوله: فإنما تنال ولاية الله بذلك , أي توليه لعبده ، ولأن هذه المراتب الأربع



هي ثمرة الإيمان ودعائم الملة.

قوله: ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك و أي لا يحصل له ذوق الإيمان ولذته وسروره والفرح به، وإن كثرت عبادته وحتى يحب في الله ويبغض في الله، ويعادي في الله ويوالي في الله .

قوله: وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا, أي أكثر الناس الحب للدنيا والمؤاخاة لأجلها.

قوله: وذلك لا يجدي على أهله شيئًا, أي لا ينفعهم بل يضرهم، كما قال تعالى : {الأَخِلاَّءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضَهُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ إِلاَّ الْمُتَّقِينَ}.

قوله: رواه ابن جرير, وأخرج ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم الجملة الأولى منه فقط.

قوله رحمه الله: وقال ابن عباس في قوله: {وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ} قال: المودة, أي الوصل التي كانت بينهم في الدنيا، يتواصلون بها ويتحابون بها، تقطعت بهم، وخانتهم أحوج ما كانوا إليها، وصارت عداوةً يوم القيامة، وتبرأ بعضهم من بعض، ولعن بعضهم بعضًا، كما قال تعالى: {إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِ السَّهِ أَوْتَاناً مَوَدَّة بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ } الآيه.



الأولى "تفسير آية البقرة" أي: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ الله محبة تعظيم وخضوع. يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ الله محبة تعظيم وخضوع. الثانية "تفسير آية براءة" أي: {قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ} إلى قوله: {أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا} انتظروا ما يحل بكم من عقابه.

الثالثة "وجوب محبته صلى الله عليه وسلم على النفس والأهل والمال" أي لقوله: "لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين". الرابعة "نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإيمان" أي إن قوله: "لا يؤمن أحدكم" لا يدل على أنه كافر ولكن يؤخذ منه أنه قد ترك واجبا عليه وتعرض للو عيد بحسبه.

الخامسة "أن للإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها" أي لقوله في الحديث: "ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان".

السادسة "أعمال القلب الأربع التي لا تنال ولاية الله إلا بها ولا يجد أحد طعم الإيمان إلا بها" أي الحب في الله والبغض في الله والموالاة في الله والمعاداة في الله

التّامنة "تفسير: {وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ} " أي المودة والوصل التي كانت بينهم في الدنيا لغير الله خانتهم أحوج ما كانوا إليها.

الْتَاسَعَةُ "أَنْ مَنْ الْمَشْرِكِينَ مَنْ يَحْبِ الله حَباً شُديدا" أي لقوله: {وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبّاً سِيَّهِ أي من حب أصحاب الأنداد لله على أحد الأقوال أو لقوله: {يُجِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ} فيكون قد أثبت لهم محبة الله ولكنها مشوبة بالشرك.

العاشرة "الوعيد على من كان الثمانية أحب إليه من دينه" أي لقوله: {فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِىَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ}.

الحادية عشرة "أن من اتخذ ندا تساوي محبته محبة الله فهو الشرك الأكبر" أي لقوله: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ إلى قوله: {وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ} مما هو دال على أنه كفر ولأن هذه المحبة عبادة لا تصلح إلا لله فإذا صرفت إلى غيره صارت شركا أكبر.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشّيْطَانُ يُخَوِفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ}) في هذه الترجمة التنبيه على وجوب إخلاص الخوف لله ، لأن الخوف من الله أجل مقامات الدين وأشرفها وأفضلها، وأجمع أنواع العبادة التي يجب إخلاصها لله تعالى، كما قال تعالى: {وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ} , وكلما قوي إيمان العبد زال خوف أولياء الشيطان من قلبه ، وكلما ضعف إيمانه قوي خوفه منهم ، والخوف على أربعة أقسام :

الأول: خوف السر، وهو أن يخاف من غير الله من وثن أو طاغوت أو غير ذلك أن يصيبه بما يكره، كما هو الواقع من عباد القبور ونحوها، يخافونها ويخوفون بها أهل التوحيد, وهذا الخوف من الشرك الأكبر المنافي للتوحيد.

الثاني: أن يترك ما يجب عليه من جهاد وأمر بمعروف ونهي عن منكر لغير عذر خوفاً من بعض الناس ، فهذا محرم ، كما في قوله تعالى: { الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ }.

الثالث: الخوف الطبيعي، وهو الخوف من عدو أو سبع أو غير ذلك، فهذا لا يذم، كقوله: {فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً يَتَرَقَّبُ}.

الرابع: الخوف من الله, ووعيده الذي توعد به العصاة ، كما في قوله تعالى: { ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِ وَخَافَ وَعِيدٍ }, وقوله: { وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى }, وقوله: { وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ } ونحو ذلك ، وهذا من أفضل الأعمال القلبية, لأنه أعلى مراتب الإيمان.

قوله رحمه الله: وقوله: {إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللهَ}, الشاهد من قوله تعالى: { وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ الله} , الشاهد من قوله تعالى: { وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ الله} , أي أخلصوا لله الخشية، أي المخافة والهيبة التي ينبني عليها أساس العبادة، والتي هي مخ عبودية القلب، ولا تصلح إلا لله وحده .

قوله رحمه الله: وقوله: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَا بِاللهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ} الآية, والشاهد من الآية أن الخوف من الناس بأن ينالوه بما يكره بسبب إيمانه بالله من جملة الخوف من غير الله.



قوله رحمه الله: وعن أبي سعيد مرفوعا: " إن من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله، والمعنى أن من إستجلب رضى المخلوقين، بسخط الله و آثر رضاهم على رضى الله، وبهذا الاعتبار يدخل في نوع من الشرك لأنه آثر رضى المخلوق على رضى الخالق، ومن قوي إيمانه آثر رضى الخالق على رضى المخلوق.

قوله: وأن تحمدهم على رزق الله ، أي : شكرهم على ما وصل إليك تحمدهم عليه ، وتنسى الله عز وجل فإن المتفضل في الحقيقة هو الله الذي إذا أراد أمراً قيض له أسبابًا , ولا ينافي هذا الحديث : (من لا يشكر الناس لا يشكر الله) ؛ لأن شكرهم إنما هو بالدعاء لهم ، لكون الله ساقه على أيديهم ، فتدعو لهم أو تكافئهم لحديث : (من صنع إليكم معروفا فكافئوه ، فإن لم تجدوا ما تكافئوه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافأتموه ).

قوله: وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله وأي: تذمهم على مالم يقدر لك على أيديهم وأن تذمهم على مالم يقدر لك على أيديهم وفإنه لو قدر لك يحصل لك ذلك ولو كرهوا.

قوله: إن رزق الله لا يجره حرص حريص، ولا يرده كراهية كاره كما في قوله تعالى: {مَا يَفْتَحِ الله لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ } والله سبحانه هو المتفرد بالعطاء والمنع والله سبحانه هو الذي يرزق بسبب وبلا سبب ومن حيث لا يحتسب، فالعبد أن يفوض أمره إلى الله، ويعتمد عليه في أمر دينه ودنياه، ويسلم قلبه إليه.

قوله رحمه الله: وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من التمس رضى الله بسخط الناس، رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضى الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه الناس ". رواه ابن حبان في صحيحه, وكذلك رواه أبو نعيم في الحلية والبيهقي ، وأعله بمحمد بن مروان السدي ، وقال : ضعيف , وفيه أيضًا عطية العوفي ذكره الذهبي في الضعفاء والمتروكين .



وروى الترمذي أن رجلاً من أهل المدينة، قال: كتب معاوية إلى عائشة أن اكتبي لي كتاباً، توصيني فيه ولا تكثري عليّ، فكتبت إليه: سلام عليك أما بعد: فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( من التمس رضى الله بسخط الناس، كفاه الله مؤنة الناس، ومن أرضى الناس بسخط الله، لم يغنوا عنه من الله شيئًا) هذا لفظ مرفوع ففي هذا الحديث بيان عقوبة من خاف الناس وأثر رضاهم على رضى الله.



الأولى "تفسير آية آل عمران" أي قوله تعالى: {إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ} والمعنى يخوفكم بأوليائه.

الثانية "تفسير آية براءة" أي قوله تعالى: {إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ} الآية. والشاهد قوله: {وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهَ} فأثنى على من أفرده بالخشية فدل على أنها عبادة.

الثالثة "تفسير آية العنكبوت" أي قوله تعالى: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ فَفيها ذم لمن ترك الواجب عليه خوفا من فتنة المخلوق.

الرابعة "أن اليقين يضعف ويقوى" أي لقوله: "إن من ضعف اليقين" إلخ فمنطوقه يدل على ضعفه ومفهومه يدل على قوته.

الخامسة "علامة ضعفه ومن ذلك هذه الثلاث" أي أن ترضي الناس بسخط الله وتحمدهم على رزق الله وتذمهم على ما لم يؤتك الله.

السادسة "أن إخلاص الخوف لله من الفرائض" أي لقوله: {وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ} فجعله شرطا في الإيمان فدل على انتفاء الإيمان عند انتفائه لأن المشروط ينتفى عند انتفاء شرطه.

السابعة "ذكر تواب من فعله" أي هو حصول إيمان فاعله ولكونه سببا لرضى الله عن صاحبه.

الثامنة "ذكر عقاب من تركه" أي هو انتفاء الإيمان عنه وسخط الله عليه كما في حديث عائشة.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ}) التوكل من عمل القلب ، بخلاف التوكيل فهو من عمل الجوارح ، ولذا فإن التوكل من أجمع أنواع العبادة ، وأعلى مقامات التوحيد ، وأعظمها وأجلها ؛ لما ينشأ عنه من الأعمال الصالحة ، فالتوكل فريضة يجب إخلاصه لله

وقوله: {وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُوا} ، أي وعلى الله فتوكلوا لا على غيره وقوله تعالى: { إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ } وأي : كما في قوله: {إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ } فدل على انتفاء الإيمان والإسلام بانتفائه.

قوله رحمه الله: وقوله تعالى: {إِنَّمَا الْمُوْمِتُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ الله وَجِلَتْ فَلُوبُهُمْ} وقال ابن عباس: المنافقون لا يدخل في قلوبهم شيء من ذكر الله عند أداء فرائضه، ولا يؤمنون بشيء من آياته، ولا يتوكلون على الله، ولا يصلون إذا غابوا، ولا يؤدون زكاة أموالهم، ولذا فإن المؤمنين {إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ} أي : خافت وقوله: {وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً}. دلت على زيادة الإيمان ونقصانه، {وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ} أي لا يرجون غيره بل يعتمدون عليه، ويفوضون أمورهم إليه.

قوله رحمه الله: وقوله: {يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ}, أي أن الله وحده كافيك وكافي أتباعك، فلا تحتاجون معه إلى أحد، كما قال تعالى : {فَإِنَّ حَسْبَكَ الله هُوَ الَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ}. فالرغبة والتوكل والحسب ونحو ذلك لله وحده، والشاهد من الآية أن الله جل وعلا لما كان هو الكافي لعبده وحده، وجب أن لا يتوكل إلا عليه.

قوله رحمه الله: وقوله: {وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ} وأي كافيه ، وإذا كان الله سبحانه نفسه كافيًا عبده المتوكل عليه وحسبه وواقيه فلا مطمع فيه ، وفي هذا دليل على فضل التوكل وأنه أعظم الأسباب في جلب المنافع ودفع المضار ، والتنبيه بالقيام بالأسباب مع التوكل، فلذا لا يجعل العبد توكله عجزًا، ولا عجزه توكلاً، بل يجعل توكله من الأسباب التي لا يتم المقصود إلا بها.



قوله رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: { حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ اللهُ عَنهما قال: { حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ اللهُ عَليه، قال تعالى: { أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ }.

وقوله: قالها إبراهيم عليه السلام, حين ألقي في النار, أي أن إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام, وذلك لما دعا قومه إلى عبادة الله وحده لا شريك له، فأبوا، فكسَّر أصنامهم، فجمعوا له حطبا، وأضرموا له نارًا، ورموه بالمنجنيق, وفي رواية: (كان آخر قول إبراهيم حين ألقي في النار: حسبنا الله ونعم الوكيل) قال الله تعالى: {كُونِي بَرْداً وَسَلاماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَخْسَرِينَ}.

قوله: وقالها محمد صلى الله عليه وسلم حين قال له الناس: {إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُوا حَسْبُنَا الله وَنِعْمَ الْوَكِيلُ}. رواه البخاري والنسائي, وكان ذلك بعد منصرف قريش والأحزاب من أحد ، وذلك لما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن الكفار أنهم قد أجمعوا السير إليه وإلى أصحابه, ليستأصلوا بقيتهم ، قال النبي صلى الله عليه وسلم : {حَسْبُنَا الله وَنِعْمَ الله وَفَضْلُ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوعٌ}، وخرج النبي صلى الله الله والذي الله والذي الله والذي قانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ الله وَفَضْلُ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوعٌ}، وخرج النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إليهم في سبعين راكباً وفرد الله كيد أبي سفيان، وألقى الرعب في قلبه، فرجع إلى مكة وفهذه الكلمة : هي كلمة التفويض والاعتماد على الله ، التي تقال عند الكروب والشدائد كما أنها توكل على الله وهي من أعظم الأسباب في حصول الخير ودفع الشر .



الأولى "أن التوكل من الفرائض" أي لقوله تعالى: {فَتَوَكَّلُوا} فهذا أمر والأمر للوجوب.

الثّانية "أنه من شروط الإيمان" أي لقوله: {إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ} فجعله شرطا في حصول الإيمان.

الثالثة "تفسير آية الأنفال" أي قوله تعالى: {إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ} الآية، والشاهد قوله تعالى: {وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ}.

وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ} الآية، والشاهد قوله تعالى: ﴿وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ} . الرابعة "تفسير الآية في آخرها" أي قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ أَي الله كافيك وكافي من اتبعك.

الخامسة "تفسير آية الطّلاق" أي قوله تعالى: {وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ} أي كافيه.

السادسة "عظم شأن هذه الكلمة وأنها قول إبراهيم عليه السلام ومحمد صلى الله عليه وسلم في الشدائد" أي: "حسبنا الله ونعم الوكيل" ومعناها: هو كافينا ونعم الوكيل هو سبحانه وتعالى.



قال المصنف رحمه الله: ( باب قول الله تعالى: { أَفَامِنُوا مَكْرَ اللهِ فَلا يَأْمَنُ

مَكْرَ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ}), في هذه الآية التنبيه على أن المؤمن يسير إلى الله بين الخوف والرجاء ، فلا يغلب جانب الرجاء فيأمن مكر الله ، ولا يغلب جانب الخوف فييأس من روح الله ولأن هذا ينافي كمال التوحيد فعلى المؤمن أن يكون في سيره إلى الله بين الخوف من الله ورجاءه ولانه لا يجوز لمن خاف الله أن يقنط من رحمته بل يكون خائفاً راجيا ولقوله تعالى : {وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ}.

قوله رحمه الله: وقوله: {وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلاَّ الضَّالُونَ}, القنوط استبعاد الفرَج, ولا ينبغي لمن خاف الله أن يقنط من رحمته, لأن ذلك ينافي كمال التوحيد، بل يكون خائفًا راجيًا، ويحسن الظن بربه, ولا يقنط من رحمة الله بظنه أن الله لا يغفر له إما بكونه إذا تاب لا يقبل توبته, واما أن يقول: نفسه لا تطاوعه على التوبة فهو بيأس من توبة نفسه.

قوله رحمه الله: وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم " سئل عن الكبائر فقال: الإشراك بالله، واليأس من روح الله, نعم اليأس من روح الله قطع الرجاء والأمل من الله فيما يرومه ويقصده ويخافه ويرجوه إساءة ظن بالله وجهل بسعة رحمته وجوده ومغفرته.

قوله: والأمن من مكر الله ,أي من استدراجه للعبد أو سلبه ما أعطاه من الايمان ، وذلك جهل بالله وبقدرته ، وثقة بالنفس وعجب بها ، وهذا الحديث قال ابن كثير: (في إسناده نظر والأشبه أن يكون موقوفًا).

قوله رحمه الله: وعن ابن مسعود قال: (أكبر الكبائر: الإشراك بالله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله), قال أبو السعادات: (القنوط هو أشد اليأس، وفيه التنبيه على الرجاء والخوف، فإذا خاف فلا يقنط، ولا ييأس بل يرجو رحمة الله، فينبغي له عند استكمال العافية والنعم أن يرجح جانب الخوف؛ فإنه إذا غلب الرجاء الخوف فسد القلب، وعند المصائب والموت يغلب جانب الرجاء، ويحسن الظن بالله عز وجل).

قوله: رواه عبد الرزاق, هو عبدالرزاق بن همام بن نافع الحميرى ، ولد سنة 126هـ، ومات ببغداد سنة 211هـ.



الأولى "تفسير آية الأعراف" أي قوله تعالى: {أَفَأَمِنُوا مَكْرَ اللهِ} الآية، والمعنى أن الله ذكر حال أهل القرى المكذبين للرسل وبين أن الذي حملهم على ذلك كونهم أمنوا مكر الله.

الثّانية "تفسير آية الحجر" أي قوله تعالى: {وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ} ففيها ذم الأمن والحث على الرجاء والأولى فيها ذم الأمن والحث على الخوف.

الثالثة "شدة الوعيد فيمن أمن مكر الله" أي أنه من الكبائر. الرابعة "شدة الوعيد في القنوط" أي لكونه من الكبائر.



قال المصنف رحمه الله: (باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله) مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد وجوب الصبر على الأقدار ، وتحريم ضده لأنه ينقص كمال التوحيد ، وقال علي: الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، ثم رفع صوته وقال : أما إنه لا إيمان لمن لا صبر له , وفي الحديث ( والصبر ضياء ) رواه مسلم , ولهما : (ما أعطى أحد عطاء خيرًا وأوسع من الصبر ) , والصبر المحمود : هو ما كان لله , وبالله , ومع الله , وهو ثلاثة أقسام :

- 1- صبر على ما أمر الله به .
- 2-وصبر عما نهى الله عنه.
- 3- وصبر على ما قدره الله من المصائب.

قوله رحمه الله: وقول الله تعالى: {وَمَنْ يُوْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَه} , أي من أصابته مصيبة فعلم أنها من قدر الله فصبر واحتسب، واستسلم لقضاء الله، هدى الله قلبه، وعوضه عما فاته من الدنيا هدى في قلبه ويقينا صادقا، وقد يخلف عليه ما كان أخذ منه، أو خيرًا منه.

قوله رحمه الله: قال علقمة: (هو الرجل تصيبه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم), هذا الأثر رواه الأعمش عن ابن ظبيان قال: كنا عند علقمة، فقرئ عليه هذه الآية: {وَمَنْ يُؤْمِنْ بِالله } إلى آخرها, فقال ذلك, وهذا سياق ابن جرير، وعلقمة: هو ابن قيس بن عبد الله بن علقمة النخعي الكوفي، ولد في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، وسمع من أبي بكر وعمر وعثمان وغيرهم، وهو من كبار التابعين وعلمائهم وثقاتهم، مات بعد الستين وله 90 سنة

قوله رحمه الله : وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " اثنتان في الناس هما بهم كفر , "هما" أي خصلتان للناس أي فيهم ، قائمتان بهم ، وهما من أعمال الجاهلية ,

قوله: كفر, أطلق الكفر على من قامت به خصلة من هاتين الخصائين ، لكن ليس من قامت به شعبة من شعب الكفر يصير كافرا الكفر المطلق ، حتى يقوم به حقيقة الكفر، وفرق بين الكفر المخرج من الملة ، كما في قوله صلى الله عليه



وسلم : (ليس بين العبد وبين الكفر والشرك إلا ترك الصلاة ) ، وبين الكفر المنّكر في الإثبات فذلك يقتضي التشديد والتهويل والزجر .

قوله في الحديث: الطعن في النسب, أي عيبه و فلا يجوز الطعن في الأنساب.

قوله: والنياحة على الميت, أي رفع الصوت بالندب والتوجع والتفجع ؛ لما فيه من التسخط على قدر الله المنافي للصبر، والشاهد من هذا الحديث تحريم النياحة لمنافاتها لكمال التوحيد.

قوله رحمه الله: ولهما عن ابن مسعود مرفوعًا: " ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب, هذا من نصوص الوعيد، التي تمر كما جاءت ؛ ليكون أوقع في النفوس، لأنه أبلغ في الزجر، وخص الخدّ لكونه في الغالب، وإلا فضرب بقية الوجه مثله، والجيوب وهو الذي يدخل فيه الرأس على الثياب، وشقها تمزيقها جزعا على الميت، وذلك من أمور الجاهلية.

قوله: ودعى بدعوى الجاهلية, هو ندب الميت والدعاء بالويل والثبور, وأما البكاء على وجه الرحمة والرأفة ونحو ذلك فحسن ، ولما مات إبراهيم قال صلى الله عليه وسلم: (تدمع العين ، ويحزن القلب ، ولا نقول إلا ما يرضي الرب ، وإنا بك يا إبراهيم لمحزونون).

قوله رحمه الله وعن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا, أي: لأن المصائب تكفر الذنوب، وتدعو إلى الصبر، فيثاب عليها، وتقتضي الإنابة إلى الله والذل له، والإعراض عن خلقه.

قوله: وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافي به يوم القيامة, أي لا يجازى بذنبه في الدنيا، بل يؤخر عنه العقوبة، حتى يجيء في الآخرة, فيستوفي ما يستحقه من العذاب, ورواه الترمذي وحسنه والحاكم والطبراني.



قوله رحمه الله: وقال النبي صلى الله عليه وسلم: " إن عظم الجزاء مع عظم البلاء ، أي من كان ابتلاؤه كان ثوابه أعظم فإذا صبر واحتسب فإنه حينئذ يثاب على ما تولد منها. ورجح ابن القيم أن ثوابها تكفير الخطايا فقط، إلا إذا كانت سببًا لعمل صالح كالصبر والرضى والتوبة والاستغفار فإنه حينئذ يثاب على ما تولد منها.

قوله: وإن الله تعالى إذا أحب قوما ابتلاهم، كما جاء في حديث سعد: أي الناس أشد بلاء ؟ قال: ( الأنبياء ، ثم الأمثل فالأمثل يبتلى الرجل على قدر دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض وما عليه خطيئة ).

قوله: فمن رضي فله الرضي ، أي من رضي بما قضاه الله وقدره عليه , فله الرضي من الله جزاء وفاقا .

قوله: ومن سخط فله السخط, حسنه الترمذي , أي : كره ولم يرضى , والله والله والله والله والله والله والله والله على أصحابه والله العلم .



الأولى "تفسير آية التغابن" أي قوله تعالى: {وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ} والمعنى من أصابته مصيبة فعلم أنها من عند الله فرضي وسلم هدى الله قلبه. الثانية "أن هذا من الإيمان بالله" أي من علم أنها من قدر الله فصبر واحتسب فقد آمن بالله.

الثالثة "الطعن في النسب" أي النهي عنه.

الرابعة "شدة الوعيد فيمن ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية" أي لقوله: "ليس منا" إلخ وذلك لمنافاتها للصبر على ما قدره الله وهو واجب.

الخامسة "علامة إرادة الله بعبده الخير" أي أنه يعجل له العقوبة في الدنيا. السادسة "إرادة الله به الشر" أي أنه يمسك عنه بذنبه حتى يوافي به يوم القيامة.

السابعة "علامة حب الله للعبد" أي إذا ابتلاه دل على محبته. الثامنة "تحريم السخط" أي لقوله: "ومن سخط فله السخط". التاسعة "ثواب الرضا بالبلاء" أي لقوله: "فمن رضى فله الرضا".



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في الرياء) الرياء هو إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمدونه عليها, والفرق بينه وبين السمعة، أن الرياء لما يرى من العمل كالصلاة والصدقة، والسمعة لما يسمع كالقراءة والوعظ والذكر، وهذه الترجمة للتحذير من الشرك في النية، وأن الرياء شرك أصغر.

قوله رحمه الله: وقول الله تعال: {قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ وَاحِدٌ } الآية , أي (قل) يا محمد: {إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ } فليس لي من الربوبية ولا من الإلهية شيء، بل ذلك لله وحده لا شريك له، قوله: {فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ } أي: يخاف المصير إليه، ويأمل لقاء الله يوم القيامة, قوله: {فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً } وهو ما كان موافقا لشرع الله، مقصودًا به وجهه، قوله: {وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً } أي لا يرائي بعمله.

قوله رحمه الله: وعن أبي هريرة مرفوعا: "قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، أي أنا أغنى عن المشاركة ، وذلك أنه لما كان المرائي قاصدا بعمله الله تعالى وغيره ، فيكون قد جعل لله شريكا ، والله سبحانه هو الغني على الإطلاق ، فلا يقبل العمل الذي جعل له شريك .

قوله: من عمل عملا أشرك معي فيه غيري تركته وشركه, رواه مسلم أي من قصد بعمله غيري من المخلوقين تركته وشركه، أي لم أقبله، بل أتركه فعمل المرائى باطل لا ثواب له، ويأثم به.

# واعلم أن العمل لغير الله أقسام:

1- فتارةً يكون رياء محضًا في كل أعماله كحال المنافقين، قال تعالى : {وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاؤُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً} وهذا العمل حابط، و صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة.

2- وتارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء ، فإن شاركه من أصله فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه ، وإن كان أصله لله ثم طرأ عليه نية الرياء ، فإن كان خاطرا ثم دفعه فلا يضره ، وإن استرسل معه فهل يحبط عمله أو لا ؟ فيجازى على أصل نيته، فيه خلاف، رجح أحمد وغيره لا يبطل بذلك، وأنه يجازى بنيته الأولى.



3-إذا عمل العمل لله خالصًا ، ثم ألقى الله الثناء الحسن في قلوب المؤمنين ، ففرح بفضل الله ورحمته واستبشر بذلك لم يضره، لحديث أبي ذر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن الرجل يعمل العمل من الخير يحمده الناس عليه، فقال: ( تلك عاجل بشرى المؤمن ) رواه مسلم.

قوله رحمه الله: وعن أبي سعيد مرفوعا: " ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟, أي أشد خوف خافه صلى الله عليه وسلم على أصحابه أكثر مما خافه عليهم من فتنة المسيح الدجال ؛ وذلك بخفائه وقوة الداعي إليه، وعسر التخلص منه، لما يزينه الشيطان والنفس الأمارة في قلب صاحبه.

قوله: قالوا: بلى يا رسول الله; قال: الشرك الخفي, لأنه عمل قلب لا يعلمه إلا الله ، ولأن صاحبه يظهر أن عمله لله، وقد قصد به غيره ، وروى شداد بن أوس قال: (كنا نعد الرياء على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم الشرك الأصغر). رواه ابن جرير وغيره، وصححه الحاكم.

قوله: يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل , رواه أحمد , ورواه ابن ماجه وابن أبي حاتم , وفي هذا الحديث شفقة النبي صلى الله عليه وسلم على أمته ونصحه لهم، وأن الرياء أخوف على الصالحين من فتنة الدجال، وإذا كان يخافه على سادات الأولياء مع قوة إيمانهم وعلمهم، فغيرهم ممن هو دونهم بأضعاف أولى بالخوف من الشرك أكبره وأصغره.



الأولى "تفسير آية الكهف" أي قوله تعالى: {قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ} إلى قوله: {وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً} أي أن العمل لا يقبل إلا إذا كان صالحا موافقا للشرع وخالصا لله ليس له فيه شرك، والرياء ينافي الإخلاص.

الثانية "الأمر العظيم في رد العمل الصالح إذا دخّله شيء لغير الله" أي لفقده شرطه المصحح له وهو الإخلاص.

الثالثة "ذكر السبب الموجب لذلك وهو كمال الغنى" أي لقوله: "أنا أغنى الشركاء عن الشرك".

الرابعة "أن من الأسباب أن الله تعالى خير الشركاء" أي فلا يقبل العمل الذي يشرك به غيره.

الخامسة "خوفه صلى الله عليه وسلم على أصحابه من الرياء" أي لقوله: "ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال".

السادسة "أنه فسر ذلك بأن يصلي المرع لله لكن يزينها لما يرى من نظر رجل اليه" أي كما ذكره في آخر الحديث وسماه خفيا لكون صاحبه يظهر للناس شيئا وقد أخفى خلافه.



قال المصنف رحمه الله: (باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا) هذه الترجمة أعظم من الباب الذي قبله ولأن مريد الدنيا قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأما الرياء فقد يعرض له في عمل دون عمل ، ولا يسترسل معه ، ولذا ذكر المصنف رحمه الله أنه من الشرك ولأن العمل لأجل الدنيا شرك، ينافي كمال التوحيد الواجب، ويحبط الأعمال.

وقوله: وقوله تعالى: {مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ } الآيتين , قال ابن عباس: {مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا } أي ثوابها: {وَزِينَتَهَا } أي مالها: {نُوَفِّ } أي نوفر لهم ثواب: {أَعْمَالَهُمْ } بالصحة والسرور في المال والأهل والولد: {وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ } لا ينقصون {أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرةِ إِلاَّ النَّالُ } لأنهم لم يعملوا إلا للحياة الدنيا وزينتها: {وَحَبِطَ } في الآخرة : {مَا صَنَعُوا } فيها، فلم يكن لهم ثواب؛ لأنهم لم يريدوا به وجه الله ، إنما أرادوا به الدنيا، وقد وفي إليهم ما أرادوا {وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ } : أي كان عملهم في نفسه باطلاً , والعمل الباطل لا ثواب له ،

وقوله تعالى: {مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ} الآيتين, نعم في هاتين الآيتين أنواع مما يفعله الناس, وقد يخفى عليهم فمن ذلك العمل الصالح الذي يفعله كثير من الناس ابتغاء وجه الله، من صلاة وصدقة وصلة وإحسان وترك ظلم ونحو ذلك، لكن لا يريد به ثواب الأخرة، إنما يريد أن يجازيه الله بحفظ ماله وتنميته أو حفظ أهله وعياله، أو إدامة النعمة عليهم، ولا هم له في طلب الجنة والهرب من النار، فهذا قد يعطى ثواب عمله في الدنيا، وليس له في الأخرة من نصيب، وهذا النوع ذكره ابن عباس, أي أن هذا النوع هو فيمن يعمل عمل صالحاً ويقصد به وجهه الله تعالى

(النوع الأول) أن يكون مخلصاً لله لكنه يريد ثواب عمله في الدنيا , ولا يريد الآخرة .

(النوع الثاني) وهو الذي ذكر مجاهد في الآية أنها نزلت فيه ، وهو أن يعمل أعمالا صالحة ونيته رئاء الناس ، لا طلب ثواب الآخرة.

(النوع الثالث) أن يعمل أعمالا صالحة يقصد بها مالا، مثل أن يحج لمال يأخذه، أو يهاجر لدنيا يصيبها .



(النوع الرابع) أن يعمل بطاعة الله مخلصا في ذلك، لكنه على عمل يكفره كفرا يخرجه عن الإسلام، مثل اليهود والنصارى وكثير من الوثنيين هذه الأمة، إذا أطاعوا الله طاعة خالصة لله يريدون بها ثواب الله ولكنهم على أعمال تخرجهم من الاسلام وتمنع قبول اعمالهم وهذا النوع أيضا قد ذكر في هذه الآية عن أنس وغيره وكان السلف يخافون منها.

قوله رحمه الله : في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " تعس عبد الدينار ، أي صحيح البخاري في الجهاد بلفظ : ( تعس عبد الدينار والدرهم والخميصة والخميلة ) , وفي رواية: (والقطيفة) , قوله : تعس أي سقط وعثر , والمراد هنا هلك , فتعس دعاء عليه قوله : عبد الدينار , وهو طالبه الحريص على جمعه، القائم على حفظه، لا يرضى ولا يغضب ولا يحب ولا يبغض إلا لأجله ، والدينار مثقال معروف من الذهب .

قوله: تعس عبد الدرهم, وهو قطعة من الفضة.

قوله: تعس عبد الخميصة , ثوب خز أو صوف معلم .

قوله: تعس عبد الخميلة, بفتح الخاء جمعها خمل، كل ثياب لها خمل أي هدب، ففي هذا الحديث بدأ بعبد العين ثم بعبد العروض.

قوله: إن أعطي رضي وإن لم يعط سخط, فصار سخطهم ورضاهم لغير الله و كما قال تعالى : {فَإِنْ أُعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطَوْا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ}

قوله: تعس وانتكس، أي انقلب على رأسه, ففيه الترقي بالدعاء عليه ؛ لأنه إذا تعس انكب على وجهه، وإذا انتكس انقلب على رأسه بعد أن سقط.

قوله: وإذا شيك فلا انتقش, أي إذا أصابته شوكة فلا يقدر على إخراجها بالمنقاش، وهذه حال من إذا أصابه شر لم يخرج منه، فلا نال المطلوب، ولا خلص من المكروه، وهذه حال من عبد المال، فهو عبد لما يهواه.

قوله: طوبى لعبد آخذ بعنان فرسه في سبيل الله, طوبى اسم شجرة في الجنة ، لما روى أحمد من حديث أبي سعيد: (قال رجل: يا رسول الله وما طوبى؟ قال : شجرة في الجنة ، مسيرة مائة سنة، ثياب أهل الجنة تخرج من أكمامها), قوله: آخذ بعنان فرسه في سبيل الله: نعم لما ذكر في الحديث حال من سخطه أ



ورضاه في الدنيا ومطامعها بعد ذلك , بين حال عبد الله الصادق، الساعي في مراضي الله، والمبتعد عن مساخطه، ولو كان في ذلك مشقة النصب والتعب ، فقال: (طوبى لعبد آخذ بعنان فرسه في سبيل الله) إلخ أي ملازمها في جهاد المشركين , يبتغي بذلك وجه الله .

قوله: أشعث رأسه, أشعث صفة لعبد، مجرور بالفتحة ؛ لأنه اسم لا ينصرف ورأسه مرفوع على الفاعلية وأي هو ثائر الشعر ، أشغله الجهاد في سبيل الله عن التنعم بالادهان وتسريح الشعر.

قوله: مغبرة قدماه و مغبرة بالجر صفة ثانية لعبد، أي من الغبار والتراب، بخلاف المترفين المتنعمين.

قوله: إن كان في الحراسة كان في الحراسة ، أي إن كان في حماية الجيش عن أن يهجم العدو عليهم فهو فيها، غير مقصر ولا غافل.

قوله: وإن كان في الساقة كان في الساقة, أي وإن كان في آخر الجيش فهو فيها، يقلب نفسه في مصالح الجهاد، رغبة في ثواب الله، وطلبا لمرضاته، ومحبة لطاعته, إن كان في الحراسة استمر فيها، وإن كان في الساقة استمر فيها، وإنما ذكر الحراسة والساقة؛ لأنهما أشد مشقة.

قوله: إن استأذن لم يؤذن له و لأنه لا جاه له عند الأمراء ونحوهم ، ولأنه ليس من طلابها، وإنما يطلب ما عند الله .

قوله: وإن شفع لم يشفع, أي أنه لو يشفع في أمر لم يشفّع ، أي لم تقبل شفاعته وذلك لتواضعه ، وعدم تعرضه بزينة الدنيا وهذه الأمور ونحوها لا تكون لهوان المؤمن على الله، بل لكرامته وأن تكون أعماله خالصة لله يرجوا بها ما عند الله.



الأولى "إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة" أي كما في الآية وذلك بأن يعمل أعمالا صالحة يريد بها الدنيا.

الثانية "تفسير آية هود" أي قوله تعالى: {مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا وَزِينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَوَينَتَهَا وَعَيد فيمن لا يعمل إلا للدنيا.

الثَّالثة أَتسمية الإنسان المسلّم عبد الدينار والدرهم والخميصة" أي لقوله: "تعس عبد الدينار تعس عبد الدرهم".

الرابعة "تفسير ذلك بأنه إذا أعطي رضي وإن لم يعط سخط" أي معنى كونه عبدا لهذه الأشياء أنه إن أعطي منها شيئا رضي وعمل وإن لم يعط سخط ولم يعمل فرضاه لغير الله وسخطه لغيره.

الخامسة "قوله: "تعس وانتكس" أي عاوده المرض وهو دعاء عليه. وقوله: "وانتكس" أي عثر وانكب لوجهه، وهذا أيضا دعاء عليه.

السادسة "قوله: "وإذا شيك فلا انتقش " أي إذا أصابته شوكة لم يقدر على أخذها بالمنقاش، وهذا أيضا دعاء عليه.

السابعة "الثناء على المجاهد الموصوف بتلك الصفات" أي لقوله: "طوبى لعبد أخذ بعنان فرسه" إلخ الحديث، لكونه يعمل لله لا لغير ذلك من جاه أو غيره.



قال المصنف رحمه الله: (باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرمه فقد اتخذهم أربابا) نعم لما كانت الطاعة في تحريم الحرام وتحليل الحلال من أنواع العبادة، بل هي العبادة، فإنها طاعة الله بامتثال ما أمر به على ألسن رسله، نبه المصنف بهذه الترجمة على وجوب اختصاص الرب تعالى بها،

قوله رحمه الله: وقال ابن عباس: (يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء ، أقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتقولون: قال أبو بكر وعمر وهذا القول من ابن عباس رضي الله عنهما جواب لمن قال له: إن أبا بكر وعمر رضي الله عنهما ولا يريان التمتع بالعمرة إلى الحج، ويريان إفراد الحج أفضل وكان ابن عباس يرى أن التمتع بالعمرة إلى الحج واجب؛ لحديث سراقة بن مالك ولما عارضوا الحديث برأي أبي بكر وعمر قال ابن عباس: (يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء) وفي كلام ابن عباس ما يدل على أنه من بلغه الدليل فلم يأخذ به تقليدا لإمامه فإنه يجب الإنكار عليه ؛ لأن من خالف الكتاب والسنة يجب الرد عليه .

قوله رحمه الله: وقال الإمام أحمد: ((عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، أي إذا صح إسناد الحديث، فهو دليل على صحة الحديث و فيجب الأخذ به وترك ما عارضه من الرأي .

قوله: يذهبون إلى رأي سفيان, هو الثوري الثقة الفقيه، كان له أصحاب يأخذون عنه، ومذهبه مشهور، يذكره العلماء في الكتب التي يذكر فيها مذاهب الأئمة، فقول الإمام أحمد إنكار منه لمن ترك الأخذ بالحديث الصحيح, وذهب إلى أراء العلماء فإن الواجب على من يعرف الحديث وصحته, أن يقدمه على غيره كما أن العلماء رحمهم الله نهوا عن تقليدهم إذا استبانت السنة، لعلمهم أن من العلم شيئًا لم يعلموه، وقد يبلغ غيرهم، بل قال الشافعي: (إذا صح الحديث بما يخالف قولي فاضربوا بقولي الحائط), لكن في كلام أحمد إشارة إلى أن التقليد قبل بلوغ الحجة لا يذم، وإنما ينكر على من بلغته الحجة وخالفها لقول إمام من الأئمة.



ثم قال أحمد: والله تعالى يقول: {فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ } , أي فليحذر الذين يلوذون عن أمره ويدبرون معرضين، { أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ } في الدنيا , {أَوْ يُصِيبَهُمْ } في الآخرة: {عَذَابٌ الْمِيمٌ } أَلِيمٌ }

قوله: أتدري ما الفتنة؛ الفتنة الشرك؛ لأن من ترك الحديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم و فإن هذا من شرك الأهواء و كما في قوله تعالى : {أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَٰهَهُ هَوَاهُ }.

قوله: لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك, أي أن الإنسان الذي تصح عنده سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم, ثم يردها ويقدم الرأي, أنه فعل ما يكون سبباً لزيغ القلب، وذلك هو الهلاك في الدنيا والأخرة.

قوله رحمه الله: عن عدي بن حاتم رضي الله عنه, هو الطائي المشهور بالسخاء والكرم، قدم عدي رضي الله على النبي صلى الله عليه وسلم في شعبان سنة 9هـ، فأسلم وثبت في الردة، وحضر فتوح العراق، وحروب علي، وعاش مائة وعشرين سنة، ومات سنة 68هـ.

قوله: (أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ هذه الآية ": {اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ} الآية. "فقلت: إنا لسنا نعبدهم، قال: أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه؟ ويحلون ما حرم الله فتحلونه؟ فقلت: بلى. قال: فتلك عبادتهم), رواه أحمد والترمذي وحسنه, نعم هؤلاء الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم من دون الله حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله وعكسه، يكونون على وجهين:

أحدهما: أنهم يعلمون أنهم بدلوا دين الله فيتبعونهم على التبديل، فيعتقدون تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل، اتباعا لرؤسائهم مع علمهم بأنهم خالفوا دين الرسول صلى الله عليه وسلم فهذا كفر، وقد جعله الله ورسوله شركا، وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون.

الثاني: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحلال ، وتحليل الحرام ثابتا، لكنهم أطاعوهم في معصية الله، كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاص وفهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب.



الأولى "تفسير آية النور" أي قوله تعالى: {فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِثْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ} والشاهد منها الوعيد على من ترك قوله صلى الله عليه وسلم وخالف أمره.

الثانية "تفسير آية براءة" أي قوله تعالى: {اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ} والشاهد منها أن الله أخبر أنهم اتخذوا أربابا وشركاء بطاعتهم فيما يخالف الشرع.

الثالثة "التنبيه على معنى العبادة التي أنكرها عدي" أي أنكر أنهم يركعون لهم ويسجدون ويدعونهم لظنه أن العبادة خاصة بمثل هذا فأخبره أن طاعتهم في ذلك عبادة لهم وإشراك مع الله وهذا مع الاعتقاد كما فصل ذلك الشيخ تقي الدين.

الرابعة "تمثيل ابن عباس بأبي بكر وعمر وتمثيل أحمد بسفيان" أي أن ابن عباس ذكر الوعيد على من ترك قول الله ورسوله صلى الله عليه وسلم لقول أبي بكر وعمر وأحمد ذكر ذلك لمن تركه لقول سفيان الثوري ومرادهما التمثيل لا التخصيص بذلك.

الخامسة "تغير الأحوال إلى هذه الغاية حتى صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال وتسمى الولاية وعبادة الأحبار هي العلم والفقه ثم تغيرت الحال إلى أن عبد من دون الله من ليس من الصالحين وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين" أي أن الأمر صار أعظم مما ذكر ابن عباس وأحمد حتى صار عند الأكثر عبادة الرهبان - يعنى العباد - وهو الأخذ بقولهم مطلقا هو أفضل الأعمال ولو خالف قول الله ورسوله ويسمونها الولاية وعبادة الأحبار وهم العلماء وهو الأخذ بقولهم مطلقا ولو خالف قول الله ورسوله هو أفضل الأعمال ويسمون ذلك العلم والفقه ثم ازداد الأمر شناعة إلى أن أخذ بقول أناس غير صالحين وهذا أقبح من الأول. وعبد بالمعنى الثاني - وهو الاقتداء بالعلماء وعبادتهم - من هو من الجاهلين أي أخذ بأقوال أناس جاهلين وقدمت على الشرع وسميت علما وفقها وهذا أقبح من تقديم قول من هو من العلماء على الشرع وإن كان جميع ذلك قبيحا. فالمعنى الأول من جهة الولاية والثاني من جهة العلم والفقه.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ اَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى النَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ}) في هذه الآية التنبيه على ما تضمنه التوحيد واستلزمه، من تحكيم الرسول صلى الله عليه وسلم في موارد النزاع؛ إذ هذا هو مقتضى الشهادة ولازمها ، فمن عرفها لا بد له من الانقياد لحكم الله، والتسليم لأمره الذي جاء على يد رسوله صلى الله عليه وسلم، فمن شهد أن لا إله إلا الله، ثم عدل إلى تحكيم غير الرسول صلى الله عليه وسلم في موارد النزاع، فقد كذب الشهادة , وجعل لله شريكاً في الطاعة , وخالف ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم فيما أمر الله به , بقوله تعالى : {فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُواْ فِيَ أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيماً }

قال رحمه الله: وقول الله تعالى: { وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلالاً بَعِيداً } وقوله تعالى: { وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ } الآيات ومناسبة الآية للترجمة أن التحاكم إلى غير الله وسنة رسول الله من أعمال المنافقين.

وقوله: {وَلا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إصْلاحِهَا}, وجه مطابقة الآية للترجمة أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعظم ما يفسد في الأرض من المعاصي، فلا صلاح لها إلا بتحكيم كتاب الله وسنة رسوله.

وقوله: {أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ} الآية, أي أنه سبحانه ينكر على من خرج عن حكم الله, وعدل إلى ما سواه من الأراء والأهواء والاصطلاحات, كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الجهالات والضلالات.

وقوله: عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به ) و الهوى : ميل النفس إلى مشتهيات الطبع ومعنى هذا الحديث أن لا يكون العبد مؤمنا كامل الإيمان حتى يكون ما تهواه نفسه وتحبه وتميل إليه تبعا لما جاء به الرسول صلى الله عليه



وسلم، وهذه صفة أهل الإيمان الخلص ، وأما إن كان بخلاف ذلك أو في بعض أحواله و فإنه ينتفي كمال الإيمان الواجب، كما في الحديث الصحيح: (لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن).

قوله: قال النووي: (حديث صحيح ، رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح), هو أبو زكريا يحيى بن شرف الحزامي النووي الشافعي ، الإمام المشهور، صاحب المصنفات المفيدة، ولد بنوى قرية من قرى دمشق سنة 631هـ، وتوفي سنة 676هـ.

ومعنى الحديث صحيح, وشاهده بالقرآن كثير، كقوله تعالى: {فَلا وَرَبِكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ} الآية، وقوله: {مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ} الآية، وقوله: أَمْرِ هِمْ}، وقوله: مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِ هِمْ}، وقوله: {فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدىً مِنَ اللهِ }, وقوله: {أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ}

وقوله: وقال الشعبي و والشعبي : هو عامر بن شراحيل الكوفي ، عالم زمانه .

قوله: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد، عرف أنه لا يأخذ الرشوة, والرشوة هي الجُعل يعطيه أحد الخصمين القاضى ليحكم له والمنافق هو الذي يظهر الإسلام ويبطن الكفر.

وقوله: وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود; لعلمه أنهم يأخذون الرشوة واليهود هم من أهل الكتاب والمنافق رضي أن يتحاكم إلى اليهود لأنهم يأخذون الرشوة وفي هذه المسألة دليل على أن اليهود ويعلمون أن نبينا محمداً صلى الله عليه وسلم يحكم بالحق وعلى الحق لكنه لا يكفي فلا يكونوا من المسلمين حتى يعملوا وينقادوا فيتبعوه صلى الله عليه وسلم ويؤمنوا به.

قوله: فاتفقا على أن يأتيا كاهنا في جهينة، فيتحاكما إليه, جهينة حي مشهور من قضاعة، والكاهن: طاغوت يتحاكمون إليه وكلام الشعبي رواه ابن جرير وابن المنذر بنحوه.



وقوله: فنزلت: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ} " الآية , وقيل: ( نزلت في رجلين اختصما، فقال أحدهما: نترافع إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الآخر: إلى كعب بن الأشرف), وكعب بن الأشرف يهودي من طيئ ، وأمه من بني النضير ، وكان شديد العداوة للنبي صلى الله عليه وسلم والأذى .

قوله: ثم ترافعا إلى عمر فذكر له أحدهما القصة، فقال للذي لم يرض برسول الله صلى الله عليه وسلم: أكذلك؟ قال: نعم. فضربه بالسيف فقتله وهذه القصة مشهورة متداولة بين السلف والخلف.



الأولى "تفسير آية النساء وما فيها من الإعانة على فهم الطاغوت" أي قوله تعالى: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ} وأما ما فيها من الإعانة على فهم الطاغوت فلأنه صدر الآية بـ"يزعمون" الذي يقال غالبا على غير المحقق وأخبر أنه من إرادة الشيطان وأنه ضلال وأكده بالمصدر ووصفه بالمعد

الثانية "تفسير آية البقرة: {وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ} الآية" أي ومن الفساد فيها التحاكم إلى الطاغوت.

الثالثة: "تفسير آية الأعراف {وَلا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِهَا} " أي ومن الفساد فيها التحاكم إلى الطاغوت.

الرابعة "تفسير: {أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ} " أي هذا إنكار من الله عز وجل على من طلب التحاكم إلى غير الشرع.

الخامسة "ما قال الشعبي في سبب نزول الآية الأولى" أي قوله تعالى: {أَلَمْ تَرَ الْحَامسة "مَا قَال الشّعبي في سبب نزول الآية الأية، أي بسبب التحاكم إلى الّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ} الآية، أي بسبب التحاكم إلى الكاهن أو غيره.

السادسة "تفسير الإيمان الصادق والكاذب" أي الصادق ما كان هوى صاحبه تبعا لما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم والكاذب بخلافه.

السابعة "قصة عمر مع المنافق" أي أنه قتله لما لم يرض بالتحاكم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

الثامنة"كون الإيمان لا يحصل لأحد حتى يكون هواه تبعا لما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم" أي كما دل عليه الحديث المذكور وقوله تعالى: {فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً}.



قال المصنف رحمه الله: (باب من جحد شيئًا من الأسماء والصفات) اعلم أنه لما كان التوحيد لا يحصل إلا بالإيمان بالله وأسمائه وصفاته، لأن أنواع التوحيد الثلاثة متلازمة، ومن أقر بتوحيد الربوبية والألوهية وجحد أسماءه وصفاته, لم يكن موحداً, ولم يعمل بتوحيد الربوبية والألوهية.

قوله رحمه الله: وقول الله تعالى: {وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ} الآية, وهذه الآية تدل على أن الله جعل من جحد اسماً من أسمائه كفرا، والرحمن اسم من اسماء الله وصفه من صفاته.

قوله رحمه الله: وفي صحيح البخاري قال علي: (حدثوا الناس بما يعرفون أتريدون أن يكذب الله ورسوله) ؟, أراد رضي الله عنه أن يحدث الناس بما ينفعهم بأصل دينهم وأحكامه ، من بيان الحلال والحرام الذي كلفوا به علما وعملاً ، دون ما يشغل عن ذلك ، أو يؤدي إلى رد الحق وعدم قبوله، فيفضي إلى التكذيب, وقال ابن مسعود: (ما أنت بمحدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم، إلا كان لبعضهم فتنة) رواه مسلم, وهذا الأثر قاله على رضي الله عنه حين كثر القُصاص في خلافته، وصاروا يذكرون أحاديث لا تعرف.

قوله رحمه الله: وروى عبد الرزاق عن معمر, أي معمر ابن راشد، أبو عروة بن أبي عمرو الأزدي البصري ثم اليماني، أحد الأعلام, مات سنة 153هـ.

قوله: عن ابن طاوس, هو أبو محمد عبد الله بن طاوس اليماني الفقيه بن الفقيه، قال معمر: كان من أعلم الناس بالعربية، مات سنة 131هـ, وأبوه طاوس بن كيسان.

قوله: عن أبيه عن ابن عباس أنه "رأى رجلا انتفض لما سمع حديثاً عن النبي صلى الله عليه وسلم في الصفات استنكاراً لذلك, كأنه اضطرب وارتعد، لما سمع حديثا في الصفات ؛ لجهله بذلك .

قوله: فقال: ما فرق هؤلاء؟ , بفتح الفاء والراء وضم القاف مخففه ، و (ما) استفهامية، أي أنه يشير إلى أناس ممن يحضر مجلسه من عامة الناس، إذا سمعوا شيئًا من محكم القرآن حصل معهم فَرَق، أي خوف، إذا سمعوا شيئًا من مُحكم القرآن , حصل معهم فَرَق أي خوف , وإذا سمعوا شيئًا من أحاديث



الصفات انتفضوا كالمنكرين للمعنى ، فلم يحصل منهم الإيمان الواجب و والمراد من قوله هذا الإنكار عليهم ؛ فإن الواجب على العبد التسليم والإذعان والإيمان بما صح عن الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وإن لم يحط به علما , ولهذا قال الشافعي: (آمنت بالله وبما جاء عن الله على مراد الله، وآمنت برسول الله وما جاء عن رسول الله، على مراد رسول الله على الله عليه وسلم) .

قوله: يجدون رقة عند محكمه، ويهلكون عند متشابهه وأي يهلكون عندما يشتبه عليهم فهمه ومعرفته، والهلاك يقال لمن ارتكب أمرًا عظيمًا.

قوله: ولما سمعت قريش رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكر الرحمن أنكروا ذلك، فأنزل الله: {وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ}, قال قتادة وغيره من السلف: لما صالح النبي صلى الله عليه وسلم قريشا كتب (بسم الله الرحمن الرحيم) فقالوا: أما الرحمن فلا نعرفه.

وقال مجاهد وغيره: قالوا: لا نكتب الرحمن، ولا ندري ما الرحمن؟ ولا نكتب الا باسمك اللهم، فنزلت الآية.



الأولى "عدم الإيمان بجد شيء من الأسماء والصفات" أي لقوله: {وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ} لما قالوا ما نعرف الرحمن، وجحد الصفة كجحد الاسم.

الثانية "تفسير أَية الرعد" أي قوله تعالى: {وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ} يعني قريشا لما جحدوا اسم الرحمن نزلت فيهم الآية.

الثالثة"ترك التحديث بما لا يفهم السامع" أي لقول علي: "حدثوا الناس بما يعرفون".

الرابعة"ذكر العلة أنه يفضي إلى تكذيب الله ورسوله ولو لم يتعمد المنكر" أي أنه نهى عن ذلك لئلا يكذب الله ورسوله ولو لم يتعمد المكذب المنكر للحق ولكنه يفهمه على غير وجهه.

الخامسة "كلام ابن عباس لمن استنكر شيئا من ذلك وأنه أهلكه" أي قوله: "ما فرق هؤلاء يجدون رقة عند محكمه " إلخ. وقوله: "وأنه أهلكه" يعني لقوله: "ويهلكون عند متشابهه" وهذا ينافي الإيمان لأنه لا يتم إلا بإثبات الجميع.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا} الآية) اعلم أن نسبة النعم إلى غير الله ؛ باب من أبواب الشرك ، وذلك أنهم يضيفونها إلى غيره سبحانه, ويشركون معه غيره مع معرفتهم أن الله هو مسديها وموليها.

قوله رحمه الله: قال مجاهد ما معناه: هو قول الرجل: هذا مالي ورثته عن آبائي , أي أن المساكن والأنعام وما يرزقون منها، والسرابيل من الحديد والثياب، يقول الكفار كان هذا لآبائنا وورثناه , وهم يعرفون أنه نعمة من الله ثم ينكرونها .

قوله: وقال عون بن عبد الله يقولون: لولا فلان لم يكن كذا: هو ابن عتبة بن مسعود الهذلي و توفي سنة بضع عشرة ومئه.

قوله رحمه الله: وقال ابن قتيبة: وابن قتيبة: هو أبو محمد عبد الله بن مسلم قاضي دينور، النحوي اللغوي صاحب التصانيف البديعة المشهورة، وتوفي سنة 276هـ.

قوله: يقولون هذا بشفاعة آلهتنا وأي أن الكفار إذا قيل لهم: من رزقكم؟ أقروا بأن الله هو الذي يرزقهم، ثم ينكرونه بقولهم: رزقنا ذلك بشفاعة آلهتنا .

قوله رحمه الله: وقال أبو العباس بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه أن الله قال: "أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر" الحديث. وقد تقدم: أي في باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء.

قوله: (وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره ويشرك به), أي كقوله تعالى: {وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ} وحديث: (أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر).

قوله رحمه الله: قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة والملاح حافقاً , أي صاحب السفينة ماهر ، ومعناه أن الله إذا أجرى السفينة وسلمها ، نسبوا ذلك إلى الريح والملاح ، ونسوا الله عز وجل وقال تعالى: {وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ الله }.

قوله رحمه الله: ونحو ذلك مما هو جارٍ على ألسنة كثير, أي أن حكم هذه الآية عام فيمن نسب النعم إلى غير الله الذي أنعم بها.



الأولى "تفسير معرفة النعمة وإنكارها" أي أنهم يعرفون أن الله هو المنعم بما ذكر في سورة النحل وغيرها ثم ينكرونها بإضافتها إلى غيره. الثانية "معرفة أن هذا جاء على ألسنة كثير" أي إضافة النعم إلى غير الله. الثالثة "تسمية هذا الكلام إنكارا للنعمة" أي لكونه إضافة لها إلى غير المنعم بها وهذا عين الجحد.

الرابعة "اجتماع الضدين في القلب" أي معرفة النعمة وإنكارها.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَاداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ}) أي لا تجعلوا لله شركاء ونظراء، وتصرفون لهم شيئًا من خصائص الله تعالى، فتقعوا في الشرك الأصغر أو الأكبر، وساق في الباب ما ألحق بالأصغر، فإن من تحقيق التوحيد الاحتراز من الشرك بالله في الألفاظ، وإن لم يقصد المتكلم بها معنى لا يجوز، بل ربما تجري على لسانه من غير قصد، وإن كانت الآية نزلت في الأكبر، فالسلف يحتجون بما نزل في الأكبر على الأصغر، كما فسرها ابن عباس وغيره.

قوله رحمه الله: قال ابن عباس في الآية: الأنداد هو الشرك أخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ظلمة الليل, أي أنه أخفى من دبيب النمل الأسود على الصفا الأسود في ظلمة الليل الأسود، وهذا يدل على شدة خفائه، وعسر التخلص منه.

قوله رحمه الله: وفي حديث ابن عباس وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلان وحياتى و أي لأنه حلف بغير الله، والحلف بالمخلوق شرك.

قوله: وتقول: لولا كليبة هذا لأتانا اللصوص, وهي الكلاب، وهي ما تتخذ لحفظ المواشى وغيرها، واللصوص: السراق.

وقوله: ولولا البط في الدار لأتى اللصوص, البط: من طير الماء ، الأوز ، يتخذ في البيوت ، فإذا دخلها غير أهلها استنكره وصباح ، وكون ذلك من الشرك للنه نسبة ذلك إلى غير الله ، والله تعالى هو الذي يحفظ عباده ، ويكلؤهم بالليل والنهار.

وقوله: وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت, لأن المعطوف بالواو يكون مساويا للمعطوف عليه.

قوله: وقول الرجل: لولا الله وفلان. لا تجعل فيها فلانا وأي قل لولا الله سبحانه وحده ولا تجعل فيها فلانا.

قوله: هذا كله به شرك. رواه ابن أبي حاتم و هذا من ابن عباس رضي الله عنهما و تنبيه بالأدنى من الشرك على الأعلى .



قوله: وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك), ولعل هذا الحديث عن ابن عمر رضي الله عنهما، وورد مثل هذا عن ابن مسعود رضي الله عنه, وورد (فقد كفر), وفي رواية: (فقد أشرك), قال الجمهور: لا يكفر كفرا ينقل عن الملة، لكنه من الشرك الأصغر، كما نص عليه ابن عباس وغيره, أما ما يفعله عباد القبور، وهو ما إذا طلب منهم اليمين بالله أسرعوا، وإذا طلب منهم اليمين بالله أسرعوا، وإذا طلب منهم اليمين بالله عنده أو حياته ونحوه امتنعوا أو امتنع إن كان كاذبا، فهذا شرك أكبر ؟ لأنه صار المحلوف به عنده أخوف وأجل وأعظم من الله عز وجل.

قوله: رواه الترمذي وحسنه وصححه، الحاكم وأقره الذهبي، وأما جاء في الحديث كقوله: (أفلح وأبيه)، (أما وأبيك) و فيحتمل أنه كان ذلك قبل النهي عن الحلف بغير الله وثم ثبت النهي وهو الأصل والمحكم.

قوله رحمه الله: وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذبا أحب إليّ من أن أحلف بغيره صادقا, رواه الطبراني وابن جرير وغيرهما ، وذلك أن الحلف بالله كاذبا كبيرة، والحلف بغير الله شرك ، وإن كان أصغر فهو أكبر من الكبائر, وإنما رجح ابن مسعود الحلف بالله كاذبا، على الحلف بغيره صادقا، لأن الحلف بالله توحيد، والحلف بغيره شرك.

قوله رحمه الله: وعن حذيفة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال " لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء فلان " رواه أبو داود بسند صحيح, نعم وكذلك رواه أحمد وابن أبي شيبة والنسائي وابن ماجه والبيهقي ، والنهي عن ذلك لأن العطف بالواو يقتضي المساواة ؛ وتسوية المخلوق بالخالق في نوع من أنواع العبادة شرك، فإن كان في الأصغر مثل هذا فهو أصغر، وإن كان في الأكبر فهو أكبر، كما في قول الله تعالى عن أصحاب الجحيم : {تَاسَّه إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ تعالى عن أصحاب المعطوف بـ (ثم) فلا محذور فيه لكونه صار تابعاً.

قوله رحمه الله: وجاء عن إبراهيم النخعي أنه يكره أن يقول الرجل: أعوذ بالله وبك. ويجوز أن يقول: بالله ثم بك، قال ويقول: لولا الله ثم فلان، ولا تقولوا: لولا الله وفلان, نعم ورواه عبد الرزاق وابن أبى الدنيا، وهذا النهى في



الحي الحاضر الذي له قدرة وسبب، فإنه يجوز في حقه ثم، وأما الأموات فلا يقال في حقهم شيء من ذلك، فإنه لا يجوز التعلق عليهم بشيء ما، بوجه من الوجوه, قال تعالى: {قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَاوَاتِ اِئْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمِ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ صَادِقِينَ }, {وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ }.



الأولى "تفسير آية البقرة في الأنداد" أي قوله تعالى: {فَلا تَجْعَلُوا سِّهِ أَنْدَاداً} وهذا من اتخاذ الأنداد في الشرك الأصغر.

الثانية "أن الصحابة رضي الله عنهم يفسرون الآية النازلة في الشرك الأكبر أنها تعم الأصغر" أي لأن هذه الآية نزلت في قريش وهم يشركون الشرك الأكبر فاستدل بها ابن عباس على ما ذكر من الشرك الأصغر.

الثالثة "أن الحلف بغير الله شرك" أي لقوله: "من حلف بغير الله فقد أشرك". الرابعة "أنه إذا حلف بغير الله صادقا فهو أكبر من اليمين الغموس" أي لأن الحلف بغير الله شرك أصغر واليمين الغموس كبيرة والشرك وإن كان أصغر فهو أكبر من الكبائر.

الخامسة "الفرق بين الواو وثم في اللفظ" أي ما كان بالواو لا يجوز لأنها تقتضي التسوية والتشريك وما كان بثم فيجوز لأنها للتراخي فلا تقتضي تسوية ولا تشريكا.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله) أي ما جاء فيه من الوعيد ولأنه لم يقنع بالحلف بالله وهو يدل على قلة تعظيمه لعظمة الله، فإن القلب الممتلئ بمعرفة عظمة الله وجلاله لا يفعل ذلك.

قوله: عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا تحلفوا بآبائكم، ففي هذا دليل عن النهي بالحلف بالآباء، ولا مفهوم له، فقد تقدم النهي عن الحلف بغير الله مطلقا، وأنه من الشرك.

قوله: من حلف بالله فليصدق, أي يجب عليه أن يصدق، ولو لم يحلف بالله، فكيف إذا حلف بالله؟

قوله: ومن حُلف له بالله فليرض، ومن لم يرض فليس من الله". رواه ابن ماجه بإسناد حسن, أي هذا وعيد شديد لمن لم يرض, أما إذا لم يكن له بحكم الشريعة على خصمه إلا اليمين: فأحلف فلا ريب أنه يجب عليه الرضى, وأما إذا كان مما يجري بين الناس مما قد يقع في الاعتذارات من بعضهم لبعض ونحو ذلك, فهذا هي حق المسلم على المسلم, أن يقبل منه إذا حلف له معتذراً أو متبرياً من تهمه, وهو من محاسن الأخلاق ومكارمها, وكمال العقل وقوة الدين



الأولى"النهي عن الحلف بالآباء" أي لقوله: " لا تحلفوا بآبائكم". الثانية "الأمر للمحلوف له بالله أن يرضى" أي إذا لم يظهر له كذب الحالف تعظيما للمحلوف به ورضا بالحكم الشرعى الذي جعل له اليمين على خصمه 



قال المصنف رحمه الله: (باب قول: ما شاء الله وشئت) أي أنه من الشرك ؛ لما فيه من التسوية بين الخالق والمخلوق في المشيئة.

قوله رحمه الله: عن قتيلة "أن يهوديا أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إنكم تشركون تقولون: ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعبة، فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: ورب الكعبة، وأن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت". رواه النسائي وصححه, هذا الحديث عن قتيلة بنت صيفي الأنصارية، صحابية, لها هذا الحديث في سنن النسائي, وهذا الحديث يدل على أن التسوية بين الخالق والمخلوق في المشيئة من ألفاظ الشرك, لأن النبي صلى الله عليه وسلم أقر اليهودي على جعل ذلك من الشرك بقوله انكم تشركون فنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن قول ما شاء الله وشئت، وأرشد إلى أن يقولوا ما شاء الله ثم شئت, ونهى النبي صلى الله عليه وسلم عن المسلك بالله علم عن الحلف بالكعبة التي حجها فرض، وهذا يوضح أن النهي عن الشرك بالله عام، لا يصلح منه شيء، لا لملك مقرب ولا نبي مرسل, ولا الكعبة التي هي بيت الله في أرضه.

قوله رحمه الله: وله أيضًا عن ابن عباس رضي الله عنهما- " أن رجلا قال: للنبي صلى الله عليه وسلم: ما شاء الله وشئت. قال: أجعلتني لله ندًا؟ بل ما شاء الله وحده, ففي ذلك دليل على أن من سوى العبد بالله ولو في الشرك الأصغر فقد جعله ندًا لله؛ لقوله: (أجعلتني لله ندا؟) أي شريكًا، استفهام إنكار، أي ليس لك أن تسويني بالله وهذا مع أن الله قد أثبت للعبد مشيئة ، فكيف وأشد من ذلك وأعظم من قال في قصيدته المسماة (بالبردة):

يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم

إلى أخر ما ذكر أي البوصيري في قصيدته ولا شك أن هذا أشد وأشنع ومن قول ما شاء الله وشئت وبل القصيدة فيها ألفاظ من الشرك الأكبر وقد جعل عياذه ولياذه بغير الله و



قوله رحمه الله: ولابن ماجه عن الطفيل أخي عائشة لأمها, الطفيل: هو ابن عبد الله بن الحارث الأزدي ، صحابي له هذا الحديث قال البغوي: لا اعلم له غيره ، قدم أبوه عبد الله مكة قبل الإسلام، فحالف أبا بكر، وتوفي عن أم رومان ، فخلف عليها أبو بكر، فولدت له عبد الرحمن وعائشة.

قال: "رأيت كأني أتيت على نفر من اليهود فقلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: عزير ابن الله, أي نعم القوم أنتم ، لولا ما أنتم عليه من الشرك والمسبة لله بنسبة الولد إليه.

قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد وعارضوه بشيء مما في المسلمين من الشرك الأصغر، أي إنكم نعم القوم أنتم لولا ما فيكم من هذا الشرك، وهو قولهم ما شاء الله وشاء محمد وكذلك جرى له مع نفر من النصارى، ففي ذلك معرفة اليهود والنصارى للشرك وإن كان أصغر، وهم مع ذلك يشركون بالله الشرك الأكبر.

قوله: ثم مررت بنفر من النصارى فقلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: المسيح ابن الله. قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد. فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت، ثم أتيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخبرته، فقال: هل أخبرت بها أحدا؟ قلت: نعم، قال: فحمد الله وأثنى عليه، في هذا أنه جرى له مع نفر من النصارى, كما جرى له مع اليهود, وفي هذا سنة تقديم حمد الله والثناء عليه في الخطب ونحوه.

قوله: ثم قال: أما بعد فإن طفيلا رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم، وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما شاء الله وحده, أي أنه يمنعني الحياء, لأنه يكره أن يقولوا ما شاء الله وشاء محمد, ولكنه يستحي أن ينهاهم, لأن لم يؤمر بذلك, كما جاء في رواية أحمد والطبراني: (إنكم كنتم تقولون كلمة كان يمنعني الحياء منكم أن أنهاكم عنها), لكن لما علم أنها من الشرك في الرؤيا الصالحة, خطبهم ونهى عن ذلك نهياً بليغاً.



الأولى "معرفة اليهود بالشرك الأصغر" أي لقوله: "إنكم تشركون تقولون ما شاء الله وشئت" إلخ.

الثانية "فهم الإنسان إذا كان له هوى" أي أن اليهود والنصارى لما كان لهم هوى على المسلمين فهموا ما يعيبونهم به وهو قولهم: "تقولون ما شاء الله وشاء محمد".

الثالثة "قوله صلى الله عليه وسلم: "أجعلتني لله ندا" فكيف بمن قال: "ما لي من ألوذ به سواك" والبيتين بعده" أي إذا كان هذا قد جعله لله ندا بقوله: ما شاء الله وشئت، فكيف بقول البوصيري في البردة: يا أكرم الخلق إلخ ما ذكر، فهذا أعظم شركا ومحادة لله ورسوله.

الرابعة "أن هذا ليس من الشرك الأكبر لقوله: يمنعني كذا وكذا" أي قوله: ما شاء الله وشاء محمد، ليس بشرك أكبر لقوله: يمنعني كذا وكذا، يعني الحياء كما ثبت في رواية أحمد والبيهقي بإسناد صحيح ولو كن شركا أكبر لبادرهم بالإنكار عليهم والنهى عنه.

الخُامسة "أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحي" أي لقوله: "إن طفيلا رأى رؤيا".

السادسة "أنها قد تكون سببا لشرع بعض الأحكام" أي إذا كان ذلك في وقت التشريع كما في هذا الحديث أما بعد ذلك فلا.



قال المصنف رحمه الله: (باب من سب الدهر فقد آذى الله) ومناسبة هذا الباب للكتاب, هي أن سب الدهر يتضمن الشرك, لأنه اعتقد أن الدهر فاعل مع الله فهو مشرك، وإن اعتقد أن الله وحده هو الذي فعل ذلك, فقد سب من فعله تعالى الله وتقدس.

قوله: وقول الله تعالى: {وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ } الآية, أي أن المشركين من العرب والفلاسفة بتكذيبهم بالبعث بعد الموت، قالوا: {نَمُوتُ وَنَحْيَا} يموت قوم ويعيش آخرون، وما ثم معاد ولا قيامة ، ولهذا قالوا: {وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ } أي ما يفنينا إلا ممر الليالي والأيام، فيسبون الدهر، ومناسبة الآية للترجمة, أن من سب الدهر فقد شاركهم في سبه، وإن لم يشاركهم في الاعتقاد.

قوله: وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهار), اعلم ان العرب كانت في جاهليتها من شأنها ذم الدهر، أي سبه عند النوازل، فكانوا إذا أصابهم شدة أو بلاء أو ملامة قالوا: أصابتهم قوارع الدهر، وأبادهم الدهر، فيسندون تلك الأفعال إلى الدهر ويسبونه، وإنما فاعل ذلك هو الله، فنهى الله عن سب الدهر بهذا الاعتبار، ويبين ذلك قوله في رواية: (بيدي الأمر أقلب الليل والنهار), وتقليبه تصرفه تعالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه.

قوله في الحديث: وفي رواية: " لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر, يعني أن ما يجري فيه من خير وشر إنما هو بإرادة الله وتدبيره، بعلم منه تعالى وحكمة فالواجب حمده في الحالتين، وحسن الظن به سبحانه، والرجوع إليه بالتوبة والإنابة, قال تعالى: {وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ}, وسبَّ الدهر متضمن للشرك، فإنما سبه لظنه أنه يضر وينفع، وأنه مع ذلك ظالم، وهذا محرم لا يجوز لنهيه تعالى عن سب الدهر.



الأولى"النهي عن سب الدهر" أي لقوله: "لا تسبوا الدهر".

الثانية "تسميته أذى لله" أي لقولة: "يؤذيني ابن آدم يسب الدهر".

الثالثة"التأمل في قوله: "فَإن الله هو الدهر" أي مصرف الدهر لقوله: "أدبر

القول ولم يفرق بين من قصد ومن لم يقصد.



قال المصنف رحمه الله: (باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه) أي سلطان السلاطين ، وسيد السادات و هذا النهى من أجل صيانة وحماية التوحيد .

قوله رحمه الله: في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك، لا مالك إلا الله, قوله أخنع يعني أوضع, لأنه تسمى ملك الأملاك, ولا مالك أعظم ولا أكبر من الله، فهو مالك الملك، وأزمة الملوك بيده، فالذي تسمى بذلك وارتقى إلى ما ليس له بأهل، فصار أحقر اسم عند الله يوم القيامة.

قوله: قال سفيان: مثل شاهان شاه وأي قال ذلك سفيان رحمه الله وعن النهي عن ذلك مستدلاً بالحديث فلا ينحصر بملك الأملاك وبل كان ما أدى إلى هذا المعنى هو داخل في الحديث .

قوله رحمه الله: وفي رواية: (أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه), قوله: (أخنع) يعني أوضع, أي هذا هو معنى أخنع, والخانع الذليل فيفيد ما تقدم في معنى أغيظ أنه يكون حقيراً بغيضاً عند الله, والحديث رواه مسلم.



الأولى"النهي عن التسمي بملك الأملاك" أي لقوله: "إن أخنع اسم" إلخ. الثانية"أن ما في معناه مثله كما قال سفيان" أي ما كان في معنى ملك الأملاك فهو مثله في النهي عنه كما مثل سفيان بن عيينة أحد الرواة بـ "شاهن شاه" وهو عبارة عن ملك الملوك عند العجم.

الثالثة "التفطن للتغليظ في هذا ونحوه مع القطع بأن القلب لم يقصده" أي أن التغليظ المذكور لمن تسمى بذلك ولو لم يقصد حقيقته لكون النهي مطلقا من غير فرق بين القاصد وغيره.

الرابعة "التفطن أن هذا لأجل الله سبحانه" أي أن هذا النهي لأجل الله سبحانه أن يسمى غيره بشيء لا يليق إلا به جل وعلا.



قال المصنف رحمه الله: ( باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك ) اعلم أن تغيير الاسم من أجل تحقيق التوحيد و احترام أسماء الله تعالى وتعظيمها واجب.

قوله رحمه الله: عن أبي شريح، أنه كان يكنى أبا الحكم, أبو شريح هو هانئ بن يزيد الكندي ، أسلم يوم الفتح ، قال ابن سعد مات بالمدينة سنة 68 هر وقوله: (يكنى) ما صدر بأم أو أب ، وقد تكون بالأوصاف كأبي المعالي ، أو بما يلابسه كأبي هريرة ، وأما اللقب ما أشعر بمدح كرزين العابدين) ونحوه، أو ذم كأنف الناقة ونحوه.

قوله: أبا الحكم, الحكم اسم من أسماء الله تعالى، وهذه الصفة لا تجوز إلا لله, قال تعالى: {وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ قَالَ تعالى: {وَاللّهُ يَحْكُمُ لا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ}, وقال تعالى: {وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللّهِ}.

قوله في الحديث: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: إن الله هو الحكم، وإليه الحكم, فالحكم, فالحكم إلى الله ، هو الحكم إلى كتابه وكذا الرد إليه هو الرد إلى كتابه، والرد إلى الرسول هو الرد إليه في حياته وإلى سنته بعد وفاته, ففي هذا الحديث دليل على المنع من التسمى بأسماء الله تعالى المختصة به.

قوله: فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم، فرضي كلا الفريقين, فقال: ما أحسن هذا, لما صار أبو شريح صاحب إنصاف وتحر للعدل بينهم، والإرضاء لهم من الجانبين استحسنه صلى الله عليه وسلم, لأن مدار صلحه على الرضا لا على الإلزام، ولا على أحكام الكهان وأهل الكتاب، ولا إلى أوضاع الجاهلية, التي فيها الخروج عن حكم الله ورسوله, قال تعالى فرأ أفَحُكُم الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ}, وقال : {وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ} وهذا الحكم محرم لا يجوز, لأنه يحكم بين الخصمين برأيه وهواه، أو يحكم بالقوانين اليونانية الوضعية, وهذا لا يجوز, أما أبو شريح فإنه يتحرى الإنصاف والعدل ولا يحكم ولا يلزم, بل يصلح ومدار صلحه على الرضى بالعدل والإنصاف.



قوله: فما لك من الولد؟ قلت: شريح ومسلم و عبد الله، قال فمن أكبرهم؟ قلت: شريح. قال فأنت أبو شريح ". رواه أبو داود وغيره, فيه دليل على أن السنة أن يكنى الإنسان بأكبر أبناءه, فإن لم يكن له أبناء فيكنى بأكبر بناته، وكذلك المرأة، وأما تغيير الرسول صلى الله عليه وسلم لكنيته؛ فلأن الحكم اسم من أسماء الله على الإطلاق لا يجوز التسمي به.



الأولى "احترام أسماء الله وصفاته ولو لم يقصد معناه" أي بترك تسمية المخلوق بها ولو لم يقصد معناه الخاص بالله.

الثانية "تغيير الأسم لأجل ذلك" أي كما غير التكنية بأبي الحكم إلى أبي شريح وقال: "إن الله هو الحكم".

الثالثة "اختيار أكبر الأبناء للكنية" أي لقوله: "فمن أكبر هم" قال: شريح. قال: "فأنت أبو شريح".



قال المصنف رحمه الله: ( باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول) اعلم أن ذلك منافٍ للتوحيد, وكفر لاستخفافه بالربوبية والرسالة.

قوله رحمه الله : وقول الله تعالى: {وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَتَلْعَبُ} الآية , أي ولئن سألت يا محمد هؤلاء الذين تكلموا بكلمة الكفر , ليقولون : {إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ} أي لم نقصد الاستهزاء والتكذيب، فأخبرهم الله على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم أن عذرهم هذا لا يغني عنهم من الله شيئًا، بهذه المقالة التي استهزؤا كما في قوله تعالى : {قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ} ؟ وقوله: {إِنْ نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِنْكُمْ} أي مخشى بن حمير الأشجعي ، فسمي عبد الرحمن ، وسأل أن يقتل شهيدا لا يعلم مكانه ، فقتل يوم اليمامة فلم يوجد له أثر وقوله: {نُعَذِّبْ طَائِفَةً } أي لا يعفى عن جميعكم ، وقوله : {بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ } أي بهذه المقالة .

قوله رحمه الله: عن ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة دخل حديث بعضهم في بعض, ومحمد بن كعب هو ابن سليم بن أسد أبو حمزة القرظي من حلفاء الأوس، وكان أبوه من سبي قريظة، روى عن جماعة من الصحابة، ثقة عالم، توفي سنة 120 هر وزيد بن أسلم هو العدوي مولى عمر، المدني، ثقة عالم.

قوله: أنه "قال رجل في غزوة تبوك, وغزوة تبوك كانت في رجب سنة 9 هـ , أي جماعة من المنافقين منهم وديعة بن ثابت .

قوله: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونا, أي أوسع ، يريد كثرة الأكل ، وهذا من افتراء المنافقين, فإن الصحابة رضي الله عنهم أقنع الناس، وأحسنهم اقتصادا في الأكل وغيره.

قوله: ولا أكذب ألسنا, أي إن المنافقين قالوا ذلك و كذبوا كما وصفهم الله بقوله: {أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ} والصحابة رضي الله عنهم عدول بالإجماع، اختارهم الله لصحبة نبيه وإقامة دينه وحفظه، وهم من الصدق بالمنزلة العالية.



قوله: ولا أجبن عند اللقاء, يعني رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه القراء, يعنون لقاء العدو، وقد كذبوا، بل إن المنافقين هم الجبناء, كما قال تعالى: {يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ}، وشجاعة الصحابة رضي الله عنهم مشهورة، وما ظهر منهم من الشجاعة والبطولة لا يعرف له نظير.

قوله: فقال له عوف بن مالك: كذبت ولكنك منافق ، أي فلما سمع قول المنافق بادر بالإنكار بشدة وقال له كذبت وأي فيما نسبته إلى الصحابة رضي الله عنهم وأرضاهم.

قوله: لأخبرن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فذهب عوف إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم ليخبره, نعم, ذكر أفعال الفساق لولاة الأمور ليردعوهم، من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا من الغيبة والنميمة, بل من النصيحة لله ورسوله صلى الله عليه وسلم وللأئمة المسلمين وعامتهم.

قوله: فوجد القرآن قد سبقه, أي قد جاء الوحي من الله بما قالوه, ونزل القرآن, فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم, فأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتذرون إليه.

قوله: فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد ارتحل وركب ناقته ، فقال: يا رسول الله إنما كنا نخوض ونلعب ، ونتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق , أي أنهم لم يقصدوا حقيقة الاستهزاء ، وإنما قصدوا الخوض واللعب ، كما يتحدث الركبان ، لترويح أنفسهم ، وتوسيع صدور هم .

قوله: قال ابن عمر: كأني أنظر إليه متعلقا بنسعة ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم، قوله: نسعة بكسر النون سير مضفور عريض يشد به الرحال، والحقب أيضًا حبل أو سير يشد به الرحال في بطن البعير.

قوله: وإن الحجارة لتنكب رجليه, وقال محمد بن كعب وغيره: وإن رجليه ليسفعان الحجارة، وما يلتفت إليه, وفي رواية ابن إسحاق: فقال وديعة بن ثابت ورسول الله صلى الله عليه وسلم واقف على راحلته، فجعل يقول وهو آخذ بحقبها: يا رسول الله: {إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ}.



قوله: وهو يقول: {إنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ} فيقول له رسول الله صلى الله عليه وسلم: {أَبِاللهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ}، ما يلتفت إليه ولا يزيده عليه وسلم: أي ما يلتفت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المنافق فيقبل توبته ، ولا يزيده على قوله: {أَبِاللهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ} وهذا الأثر رواه ابن جرير.



الأولى"وهي العظيمة أن من هزل بهذا أنه كافر" أي لقوله: {لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ}.

الثّانية "أن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك كائنا من كان" أي من استهزأ بالله وآياته ورسوله فقد دلت الآية على أنه كافر على أي حالة وقع ذلك وبأي فعل كان.

الثالثة "الفرق بين النميمة وبين النصيحة لله ولرسوله" أي أن ما ذكره عوف من كلام هؤلاء من النصيحة لا من النميمة لأنها نقل الحديث بين الناس على جهة الإفساد بينهم.

الرابعة "الفرق بين العفو الذي يحبه الله وبين الغلظة على أعداء الله" أي أنه لم يعف عن هؤلاء لكونهم يستحقون الغلظة وهي المناسبة في حقهم لا العفو الذي يحبه الله لكونه غير مناسب هنا.

الخامسة "أن من الاعتذار ما لا ينبغي أن يقبل" أي مثل اعتذار هؤلاء والسبب والله أعلم أنهم غير صادقين في ذلك.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في قول الله تعالى: {وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَتْهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي} الآية) اعلم: أن زعم الإنسان استحقاقه ما حصل له من النعم بعد الضراء مناف لكمال التوحيد، لأنه كفر نعمة الله إذ لم ينسبها إليه تعالى.

قوله: قال مجاهد: هذا بعملي وأنا محقوق به وأي بكسبي وأنا خليق به وجدير به ، وقول مجاهد هذا رواه عبد بن حميد وابن جرير بنحوه.

وقوله: وقال ابن عباس: يريد من عندي, يعني قوله: (هذا لي) أي من عندي.

وقوله: {قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي} قال قتادة: على علم مني بوجوه المكاسب, على علم عندي, على خبر عندي رواه عبد بن حميد وابن المنذر وقال ابن كثير قال قتادة.

وقوله: وقال آخرون: على علم من الله أني له أهل, ذكره السدي والبغوي وابن جرير وغيرهم.

وقوله: وهذا معنى قول مجاهد: أوتيته على شرف , أي على علم من الله أني له أهل وما ذكروه ليس فيه اختلاف ، وإنما هو أفراد المعنى ونحو ذلك قوله تعالى: {ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ } , وقال تعالى: { بَلْ هِيَ فِتْنَةً } أي إنما أنعم عليه ليختبره فيما أنعم به عليه ، أيطيع أم يعصى؟ مع علم الله المتقدم في ذلك , لكن ابتلاه ليظهر ما علمه الله .

وقوله رحمه الله: وعن أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " إن ثلاثة من بني إسرائيل: أبرص وأقرع وأعمى, البرص داء, وهو بياض يظهر في ظاهر البدن ، والأقرع هو داء يصيب الإنسان في رأسه ، ثم ينتهي بزوال الشعر أو بعضه, والأعمى من فقد بصره ، ولا يقع إلا على العينين جميعا.

قوله: فأراد الله أن يبتليهم، أي يختبرهم بنعمته كما قال تعالى: {وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً}.



قوله: فبعث إليهم ملكا فأتى الأبرص فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن، وجلد حسن، ويذهب عني الذي قد قذرني الناس به, ومعنى قذرني الناس به, أي كرهوا مخالطتي، ونفروا عني، واستأذوا من رؤيتي، بسبب ما ابتليت به من البرص.

قوله: قال: فمسحه فذهب عنه قذره، فأعطي لونا حسنا، وجلدا حسنا، قال: فأي المال أحب إليك؟ , أي أنه لما مسحه زال عنه البرص , ثم خيره في أنفس الأموال ، ليحصل له أكبر النعم البدنية والمالية إختبارا.

قوله: قال: الإبل، أو البقر شك إسحاق, أي ابن عبد الله بن أبي طلحة ، راوي الحديث.

قوله: فأعطي ناقة عُشرَاء, وهي: الحامل التي أتى على حملها عشرة أشهر أو ثمانية، وقيل: يقال لها إلى أن تلد.

قوله: فقال: بارك الله لك فيها, أي دعا له الملك بالبركة، فأجاب الله دعوته.

قوله: قال: فأتى الأقرع فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: شعر حسن، وجلد حسن، ويذهب عني الذي قد قذرني الناس به, أي وعابوني به.

قوله: فمسحه فذهب عنه، وأعطي شعرا حسنا, بعد أن كان أقرع يقذره الناس, وقد تقدم.

قوله: قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: البقر أو الإبل، فأعطي بقرة حاملا، وقال: بارك الله لك فيها, أي دعا له الملك بالبركة، كما دعا لمن قبله، وحاملا أي حبلى، ولم يقل حاملة؛ لأن هذا نعت لا يكون إلا للإناث.

قوله: قال: فأتى الأعمى فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: أن يرد الله إلي بصري، فأبصر به الناس، فمسحه فرد الله إليه بصره, قال: أي المال أحب إليك؟ قال: الغنم، فأعطي شاة والدا, أي ذات ولد, ودعا له بالبركة.

قوله: فأتتج هذان وولد هذا، أي تولى صاحب الناقة وصاحب البقرة نتاجهما، وولد هذا بتشديد اللام أي تولى و لادها، فالمولد والناتج والقابلة بمعنى واحد.

قوله: فكان لهذا واد من الإبل، ولهذا واد من البقر، ولهذا واد من الغنم, أي



كان لكل واحد منهم ما يملأ الوادي من الإبل والبقر والغنم.

قوله: قال: ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهيئته أي الملك أتى في صورة الأبرص التي كان عليها أولا تذكيراً له بحالته الأولى .

قوله: فقال: رجل مسكين وابن سبيل وأي أنى رجل مسكين ومسافر

قوله: قد انقطعت بي الحبال في سفري, أي أسباب المعيشة في سفري, وقيل الطريق أراد أن يذكره لحالته للتيقظ المخاطب.

قوله: فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك وأي فلا وصول لي إلى مرادي إلا بالله سبحانه ثم بك واظهار الشدة حاجته إليه.

قوله: أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن، والجلد الحسن والمال، بعيرا أتبلغ به في سفري, لأنه سأله بالله الذي أعطاه هذه الأشياء عدد عليه ما أنعم الله به عليه ليكون أرق له, سأله أن يعطيه ما يتبلغ عليه أي أتوصل عليه إلى مرادي.

قوله: فقال: الحقوق كثيرة, أي حقوق المستحقين من المال كثيرة, فلا يحصل لك بعير، وهو إنما أراد دفعه، وليس بصادق.

قوله في الحديث: فقال: كأني أعرفك، ألم تكن أبرص يقذرك الناس، فقيرا فأعطاك الله عز وجل المال, يذكره الملك ما كان عليه من قبل، وما أنعم الله به عليه،

ليعترف لله.

قوله: فقال: إنما ورثت هذا المال كابرا عن كابر, أي جحد نعمت الله عليه مع قرب تجددها ، فلم يقر لله بنعمة، ولم ينسبها إليه ، ولا أدى حقه فيها ، قال : ورثت هذا , أي ورث هذا المال من كبير، ورثه عن كبير آخر في الشرف , وحل عليه السخط، لمبالغته في جحد النعمة وكفر مسديها.

قوله: فقال: إن كنت كاذبا فصيرك الله إلى ما كنت, أي ردك الله إلى ما كنت عليه سابقا من البرص والفقر.



قوله: قال: ثم إنه أتى الأقرع في صورته, فقال له مثل ما قال لهذا، أي قال للأقرع مثل ما قاله للأبرص، رجل مسكين وابن سبيل، قد انقطعت بي الحبال في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي أعطاك الشعر الحسن، والجلد الحسن، بقرة أتبلغ بها في سفري.

قوله: ورد عليه مثل ما رد عليه هذا ، أي رد الأقرع كرد الأبرص على هذا السائل بقوله: الحقوق كثيرة ، فقال له الملك: ألم تكن أقرع يقذرك الناس، فقيرا فأعطاك الله المال؟ فقال: إنما ورثت هذا المال كابرا عن كابر.

قوله : فقال: إن كنت كاذبا فصيرك الله إلى ما كنت , أي إلى ما كنت عليه قبل من القرع والفقر.

قوله: قال: ثم إنه أتى الأعمى في صورته وهيئته, أي الملك .

قوله: فقال: رجل مسكين وابن سبيل، قد انقطعت بي الحبال في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي رد عليك بصرك وأعطاك المال شاة أتبلغ بها في سفري، فقال: قد كنت أعمى فرد الله إلي بصري، فخذ ما شئت، ودع ما شئت، فوالله لا أجهدك اليوم بشيء أخذته لله عز وجل, أي لا أشق عليك في رد شيء تأخذه أو تطلبه من مالى.

قوله: فقال: أمسك عليك مالك، فإنما ابتليتم, يعني أنت والأقرع والأبرص، أي اختبرتم هل تشكرون نعمة ربكم عليكم أم لا؟.

قوله: فقد رضي الله عنك وسخط على صاحبيك " أخرجاه, أي البخاري ومسلم وهذا لفظه، فالأعمى اعترف بنعمة الله عليه، ونسبها إلى من أنعم عليه بها، وأدى حق الله فيها ، فحصل له الرضى من الله بقيامه بشكر النعمة ، مما أتى بأركانها الإقرار بها، ونسبتها إلى المنعم، وبذلها فيما يحب، وأما الأقرع والأبرص فإنهما كفرا نعمة الله عليهما ، فاستحقا السخط بذلك .



قال ابن القيم: الشكر هو الاعتراف بإنعام المنعم على وجه الخضوع له والذل والمحبة، فمن لم يعرف النعمة لم يشكرها، ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها لم يشكرها أيضًا.

ومن عرف النعمة والمنعم لكن جحدها فقد كفرها، ومن عرفها وعرف المنعم بها وأقر بها ، ولكن لم يخضع له، ولم يحبه ولم يرض به وعنه، لم يشكرها أيضًا، ومن عرفها وعرف المنعم بها، وأقربها وخضع للمنعم بها وأحبه ورضي به وعنه، واستعملها في رضاه وطاعته، فهذا هو الشاكر لها انتهى.

وعلى من شكر الله تعالى أن يستحضر الإخلاص لله تعالى , ولا يشكر من أجل أن تبقى له النعمة فقط , بل يرجو ذلك من الله تعالى مع أنه يطلب مرضاة الله تعالى والعمل بما يحبه سبحانه .



الأولى "تفسير الآية" أي قوله تعالى: {وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا} الآية. الثانية "ما معنى قوله: {لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي} " أي هذا بعملي وأنا محقوق به. الثالثة "ما معنى قوله: {إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي} " أي على علم مني بوجوه المكاسب.

الرابعة "ما في هذه القصة العجيبة من العبر" أي قصة هؤلاء الثلاثة فإن الأولين جحدا نعمة الله فحل عليهما ما حل من سخط الله والثالث اعترف بنعمة الله وشكر ها فحصل له رضا الله عز وجل عنه.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلا لَهُ شُركاءَ فِيمَا آتَاهُمَا} الآية)

قوله: قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله, أي أن التسميه لعبد عمر وعبد الكعبة حرام لا تجوز, وابن حزم: هو أبو محمد علي بن أحمد الأندلسي القرطبي، صاحب التصانيف توفي سنة 456 ه.

قوله: اتفقوا على تحريم, أي لأنه شرك في الربوبية والإلهية ، فإن الخلق كلهم عبيد لله ، خلقهم لعبادته وتوحيده في ربوبيته وإلهيته.

قوله: كعبد عمر وعبد الكعبة وما أشبه ذلك , أي لأن أهل الجاهلية يعبدون أولادهم لآلهتهم، كعبد اللات وعبد مناة , ولذا فإن التسمية بذلك لا تجوز .

قوله: حاشا عبد المطلب, هذا استثناء من العموم، أي لم يتفقوا على تحريم التسمية به; لأن أصله من عبودية الرق، وذلك أن عمه المطلب بن هاشم, قدم به من أخواله إلى مكة, فرآه أهل مكة وقد تغير لونه بالسفر فحسبوه عبدا للمطلب، فقالوا: هذا عبد المطلب, وإلا كان اسمه شيبة, وأيضاً يجوز في الإخبار ما لا يجوز في الإنشاء, كما يقال بنو عبد شمس وبنو عبد الدار ونحو ذلك, كما قال رسول صلى الله عليه وسلم أنا ابن عبد المطلب.

قوله رحمه الله: وعن ابن عباس في الآية قال: لما تغشاها آدم حملت فأتاهما إبليس فقال: إني صاحبكما الذي أخرجتكما من الجنة، لتطيعاني أو لأجعلن له قرنى أيّل, الأيل: ذكر الأوعال، يخوفهما بكونه يجعل للولد قرنى وعل.

قوله: فيخرج من بطنك فيشقه، والأفعلن والأفعلن يخوفهما وأي إن لم يطيعاه كادهما وفعل ما ذكر على زعمه .

قوله: سمياه عبد الحارث و فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتا و أي ابتلاء من الله سبحانه وامتحان .

قوله: ثم حملت، فأتاهما، فقال مثل قوله، فأبيا أن يطيعاه، ثم حملت فأتاهما فذكر لهما، فأدركهما حب الولد فسمياه عبد الحارث, فذلك قوله تعالى {جَعَلا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا}.



رواه ابن أبي حاتم وأي حب سلامة الولد وهذا من الامتحان .

قوله رحمه الله: وله بسند صحيح عن قتادة قال: شركاء في طاعته، ولم يكن في عبادته, أي أنهما أطاعاه في التسمية، ولم يطيعاه في العبادة.

قوله رحمه الله: وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله تعالى: {لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحاً} قال: أشفقا أن لا يكون الولد إنسانا، أو غير تام الخلقة، وكانت عائشة رضي الله عنها إذا بشرت بالمولود لم تسأل أذكر هو أم أنثى، بل تسأل عن خلقته، هل هو ولد سوى أم لا؟.

قوله: وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما, أي ذكر ابن أبي حاتم معنى قول مجاهد عن الحسن البصري وسعيد بن جبير وغيرهما من التابعين, وقال ابن كثير: كأن أصله والله أعلم مأخوذ من أهل الكتاب، وأما نحن فعلى مذهب الحسن في هذا ، وأنه ليس المراد من هذا السياق آدم وحواء ، وإنما المراد المشركون من ذريته، ولهذا قال: {فَتَعَالَى الله عَمَّا يُشْرِكُونَ} وساق ما رواه غير واحد عن الحسن أن هذا كان في بعض أهل الملل ولم يكن بآدم، وذكر أن الخبر المرفوع لو كان محفوظا لما عدل عنه هو ولا غيره، فدل على أنه موقوف، ويحتمل أنه من بعض أهل الكتاب.



الأولى"تحريم كل اسم معبد لغير الله" أي لما فيه من الإشراك مع الله في الربوبية.

الثّانية "تفسير الآية" أي قوله تعالى: {فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً} أي سالما سويا {جَعَلا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا} حيث عبداه لغير الله.

النائة"أن هذا الشرك في مجرد تسمية لم تقصد حقيقتها" أي أن التسمية بعبد الحارث إنما هو شرك بمجرد التسمية فقط ولم يقصد حقيقة ما أراده الشيطان من التعبيد له.

الرابعة"أن هبة الله للرجل البنت السوية من النعم" أي لما أنهما حلفا أن يشكرا الله إذا آتاهما صالحا أي سويا لا عيب فيه ولم يفرقا بين كونه ذكرا أو أنثى دل ذلك على أن هبة الله للإنسان البنت السوية من النعم خلافا لما اشتهر عند العرب من كراهة البنات.

الخامسة "ذكر السلف الفرق بين الشرك في الطاعة والشرك في العبادة" أي أن ما جرى بين الأبوين إن صح عنهما مجرد موافقة في التسمية فقط وهذا من شرك الطاعة وهو لا يصل إلى الشرك الأكبر ولم يقصدا حقيقة التعبيد للشيطان الذي هو الشرك الأكبر وهذا من إظهار العذر للأبوين.



قال المصنف رحمه الله: ( باب قول الله تعالى: {وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذُرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ } الآية ) اعلم أنه لا يجوز للعبد أن يتوسل بالذوات والجاه وإنما المشروع أن يتوسل بالأسماء الحسنى والصفات العليا والاعمال الصالحة قال تعالى: {وَ بِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا } والدعاء بها على نوعين : دعاء ثناء وعبادة، ودعاء طلب ومسألة، فيثنى على الله بأسمائه الحسنى ويسأل بها وفيكون السائل متوسلاً بذلك الاسم كقول رب اغفر لى وارحمنى إنك أنت الغفور الرحيم وكذلك يجوز التوسل بالأعمال الصالحة كما في قوله تعالى: { الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّار } وكما جاء في الحديث عن عبدِ الله بن عمرَ بن الخطابِ رضي الله عنهما ، قَالَ : سمعتُ رسولَ الله - صلى الله عليه وسلم - ، يقول : (( انطَلَقَ ثَلاثَةُ نَفَر مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَتَّى آوَاهُمُ المبيتُ إِلَى غَارٍ فَدَخلُوهُ، فانْحَدرَتْ صَخْرَةٌ مِنَ الجَبَلِ فَسَدَّتْ عَلَيْهِمُ الغَارَ ، فَقالُوا : إِنَّهُ لاَ يُنْجِيكُمْ مِنْ هذِهِ الصَّخْرَةِ إلاَّ أنْ تَدْعُوا اللهَ بصنالِح أعْمَالِكُمْ وقالَ رجلٌ مِنْهُمْ: اللَّهُمَّ كَانَ لِي أَبُوانِ شَيْخَانِ كبيرانِ ، وكُنْتُ لا أَغْبِقُ قَبْلَهُمَا أَهْلاً ولا مالاً ، فَنَأَى بِي طَلَب الشَّجَرِ يَوْماً فلم أَرِحْ عَلَيْهِمَا حَتَّى نَامَا ، فَحَلَبْتُ لَهُمَا غَبُوقَهُمَا فَوَجَدْتُهُما نَائِمَينِ ، فَكَرِهْتُ أَنْ أُوقِظَهُمَا وَأَنْ أَغْبِقَ قَبْلَهُمَا أَهْلاً أَو مالاً ، فَلَبَثْتُ - والْقَدَحُ عَلَى يَدِي - أَنتَظِرُ اسْتِيقَاظَهُما حَتَّى بَرِقَ الْفَجْرُ والصِّبْيَةُ يَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَميَّ ، فاسْتَيْقَظَا فَشَرِبا غَبُوقَهُما , اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذلِكَ ابِتِغَاء وَجْهِكَ فَفَرِّجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فِيهِ مِنْ هذِهِ الصَّخْرَةِ ، فانْفَرَجَتْ شَيْئاً لا يَسْتَطيعُونَ الخُروجَ مِنْهُ.

قَالَ الآخر : اللَّهُمَّ إِنَّهُ كَانَتْ لِيَ ابْنَهُ عَمّ ، كَانَتْ أَحَبَّ النّاسِ إِلَيَّ - وفي رواية : كُنْتُ أُحِبُّها كَأَشَدِّ مَا يُحِبُّ الرِّجَالُ النساءَ - فأَرَدْتُهَا عَلَى نَفْسِهَا فَامْتَنَعَتْ مَنِي حَتَّى أَلْمَتْ بها سَنَةٌ مِنَ السِّنِينَ فَجَاءِتْنِي فَأَعْطَيْتُهَا عِشْرِينَ وَمئة دينَارٍ عَلَى أَنْ تُخَلِّي المَّمَّتْ بها سَنَةٌ مِنَ السِّنِينَ فَجَاءِتْنِي فَأَعْطَيْتُهَا عِشْرِينَ وَمئة دينَارٍ عَلَى أَنْ تُخَلِّي بَيْنِي وَبَيْنَ نَفْسِهَا فَفَعَلَتْ ، حَتَّى إِذَا قَدَرْتُ عَلَيْهَا - وفي رواية : فَلَمَّا قَعَدْتُ بَينَ رَجْلَيْهَا ، قالت : اتَّقِ الله وَلا تَقُضَّ الخَاتَمَ إلاّ بِحَقِّهِ، فَانصَرَ فْتُ عَنْهَا وهي أَحَبُ رَجْلَيْهَا ، قالت : اتَّقِ الله وَلا تَقُضَّ الخَاتَمَ إلاّ بِحَقِّهِ، فَانصَرَ فْتُ عَنْهَا وهي أَحَبُ النَّاسِ إليَّ وَتَرَكْتُ الذَّهَبَ الَّذِي أَعْطَيتُها , اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذلِكَ ابْتِغاءَ وَجْهِكَ النَّاسِ إليَّ وَتَرَكْتُ الذَّهِبَ الَّذِي أَعْطَيتُها , اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذلِكَ ابْتِغاءَ وَجْهِكَ النَّاسِ إليَّ وَتَرَكْتُ الذَّهِبَ الَّذِي أَعْطَيتُها , اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذلِكَ ابْتِغاءَ وَجْهِكَ النَّاسِ إليَّ وَتَرَكْتُ الذَّهِبَ اللَّذِي أَعْطَيتُها , قالْتُ ذلِكَ ابْتِغاءَ وَجْهِكَ النَّاسُ إليَّ وَتَرَكْتُ الذَّهِبَ الْذَوْرَ جَتِ الصَّخْرَةُ ، غَيْرَ أَنَّهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ الخُرُوجَ مِنْهَا.



وَقَالَ الثَّالِثُ : اللَّهُمَّ اسْتَأْجَرْتُ أُجَرَاءَ وأَعْطَيْتُهُمْ أَجْرَهُمْ غيرَ رَجُل واحدٍ تَرَكَ الَّذِي لَهُ وَذَهب، فَثَمَّرْتُ أَجْرَهُ حَتَّى كَثُرَتْ مِنهُ الأَمْوَالُ، فَجَاءنِي بَعدَ حِينٍ ، فَقَالَ : يَا عبدَ اللهِ ، أَدِّ إِلَيَّ أَجْرِي ، فَقُلْتُ : كُلُّ مَا تَرَى مِنْ أَجْرِكَ : مِنَ الإبلِ وَالبَقَرِ والْغَنَمِ والرَّقيقِ ، فقالَ : يَا عبدَ اللهِ ، لاَ تَسْتَهْزِيءْ بي ! فَقُلْتُ : لاَ أَسْتَهْزِئ بِكَ ، وَالْخَنَمِ والرَّقيقِ ، فقالَ : يَا عبدَ اللهِ ، لاَ تَسْتَهْزِيءْ بي ! فَقُلْتُ : لاَ أَسْتَهْزِئ بِكَ ، وَأَخْذَهُ كُلَّهُ فَاسْتَاقَهُ فَلَمْ يَتُرُكُ مِنهُ شَيئاً واللهُمَّ إِنْ كُنتُ فَعَلْتُ ذلِكَ ابِتِغَاءَ وَجُهِكَ فَاقُرُجْ عَنَا مَا نَحنُ فِيهِ ، فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ فَخَرَجُوا يَمْشُونَ )) مُتَّفَقٌ عليهِ.

أما التوسل بذوات الأموات كأن يقول أسألك يا الله بجاه هذا النبي أو بجاه الرجل الصالح فلان و وما شابه ذلك فهذا لا يجوز لأنه بدعة وأما طلب الدعاء من الأحياء كأن يقول يا فلان ويا أخي و ادعوا الله لي فهذا جائز لأنه طلب من حي حاضر قادر أن يدعو الله له و

وقوله: {وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ} أي اتركوهم وأعرضوا عن مجادلتهم: {سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ} وعيد شديد وتهديد أكيد {يلحدون} الإلحاد فيها: الميل بالإشراك والتعطيل والنكران, فالإلحاد فيها إما بجحدها أو معانيها وتعطيلها أو تحريفها وإخراجها عن الحق.

قوله رحمه الله: ذكر ابن أبي حاتم عن ابن عباس: يشركون, صوابه عن قتادة كما تقدم.

قوله: وعنه: سموا اللات من الإله، والعزى من العزيز, رواه ابن أبي حاتم عن ابن عباس وعن ابن عباس وعن ابن عباس وعن ابن عباس وعن الله، واشتقوا العزى من العزيز.

قوله: وعن الأعمش: يدخلون فيها ما ليس منها, أي يدخلون في أسماء الله ما لم يسم بها نفسه، ولم يسمه بها رسوله صلى الله عليه وسلم كتسمية اللات من الإله ونحوه. والأعمش اسمه سليمان بن مهران أبو محمد الكوفي الفقيه، ثقة حافظ ورع، ولد سنة 61 هـ، ومات سنة 147 هـ.



الأولى" إثبات الأسماع" أي لقوله: {وَ لِلَّهِ الْأَسْمَاءُ}.

الثانية "كونها حسنى" أي لقوله: {الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى}.

الثالثُة"الأُمرُ بدعائه بها" أي لقوله: {فَادْعُوهُ بِهَا}.

الرابعة"ترك من عارض من الجاهلين الملحدين" أي لقوله: {وَذَرُوا الَّذِينَ

يُلْحِدُونَ} . الخامسة"تفسير الإلحاد فيها" أي الميل بها عن الصواب كتسميته بما لم يسم به نفسه واشتقاق أسماء المعبودات من أسمائه وتشبيهه بخلقه وجحد ما وصف وسمى به نفسه و غير ذلك.

السادسة "وعيد من ألحد" أي لقوله: {سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ}.



قال المصنف رحمه الله: (باب لا يقال السلام على الله) أي لما كان قول (السلام) دعاء وطلب جاء النهي عن ذلك أي أن يقال السلام على الله لأن الله سبحانه هو المدعو والمطلوب منه, فإنه سبحانه هو الغني له ما في السماوات وما في الأرض، وهو السالم من كل تمثيل ونقص، وكل سلامة ورحمة فهي من الله، وهو مالكها ومعطيها، فهو السلام ومنه السلام، لا إله غيره. ولا رب سواه, وأما العبد فهو بحاجة إلى الدعاء له بالسلامة من الشركله.

قوله: في الصحيح عن " ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنا إذا كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصلاة قلنا: السلام على الله من عباده السلام على فلان وفلان, أي يقولون ذلك في التشهد السلام على فلان وفلان, وفي رواية يعنون من الملائكة وفي رواية على جبريل وميكائيل, وفلان وفلان.

قوله: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لا تقولوا السلام على الله، فإن الله هو السلام, وقوله: ( فإن الله هو السلام) فيه أن السلام اسم من أسماء الله تعالى وصفة من صفاته ومعناه أن الله سالم من كل نقص ومن كل تمثيل، فهو الموصوف بكل كمال، المنزه عن كل عيب ونقص, السلام مصدر، وهو من ألفاظ الدعاء، يتضمن الإنشاء والإخبار، فجهة الخبرية فيه لا تناقض الجهة الإنشائية, فتضمن معنيين أحدهما ذكر الله، والثاني طلب السلامة، وهو مقصود المُسلمة, إذا قال السلام عليكم عند التحية.



الأولى"تفسير السلام" أي أنه السالم من الآفات والنقائص والعيوب أو بمعنى الذي سلم عباده.

الثانية"أنه تحية" أي لقوله: "كنا نقول: السلام على الله السلام على فلان". الثالثة"أنها لا تصلح لله" أي لقوله: "لا تقولوا السلام على الله". الرابعة"العلة في ذلك" أي لأن الله هو السلام فلا حاجة إلى أن يدعى له بذلك. الخامسة "تعليمهم التحية التي تصلح لله" أي قوله: "التحيات لله" إلخ.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت) أي أن الاستثناء لا يجوز، لأنه يدل على فتور الرغبة، وقلة الاهتمام بالمطلوب، وينبئ عن قلة اكتراثه بذنوبه ورحمة ربه، وذلك مضاد للتوحيد.

قوله: في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت؛ ليعزم المسألة, أي ليجزم في مسألته، وليحقق رغبته، ويتيقن الإجابة؛ فإنه إذا قال إن شئت دل على فتور الرغبة وقلة الاهتمام بالمطلوب إن حصل وإلا استغنى عنه, ودل على قلة معرفته بذنوبه وبرحمة ربه، كما أنه لا يكون موقنا بالإجابة، ولما روى أحمد: ( فأسألوا وأنتم موقنون بالإجابة، فأن الله لا يستجيب لعبد دعاه عن ظهر قلب غافل ).

قوله: فإن الله لا مكره له , أي فإن الله سبحانه لا يعطي عبده شيئا عن كراهة كما في لفظ مسلم ( ليعزم على المسألة في الدعاء ، فإن الله صانع ما شاء لا مكره له ) فلا فائدة بتقييده بالمشيئة .

قوله: ولمسلم (وليعظم الرغبة, بالتشديد أي الطلبة وهوالحاجة التي يريد في سؤاله ربه، فإنه سبحانه يعطي العظائم كرما وجودا وإحسانا، وليلح في السؤال، فإن الله يحب الملحين في الدعاء.

قوله في الحديث: فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه , يقال: تعاظم زيد هذا الأمر أي كبر عليه و عسر، أي ليس شيء عند الله بعظيم، وإن عظم في نفس المخلوق لكمال فضله وجوده , وكرمه سبحانه عزوجل , قال تعالى : {إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ}



الأولى "النهي عن الاستثناء في الدعاء" أي لقوله: "لا يقل أحدكم اللهم اغفر لي إن شئت". الثانية "بيان العلة" أي لأن الله لا مكره له.

الثالثة " قُوله ليعزم المسألة " أي يجزم في سؤاله ربه ولا يعلق ذلك على المشيئة

الرابعة "إعظام الرغبة" أي لقوله: "وليعظم الرغبة".

الخامسة"التعليل لهذا الأمر" أي لأن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه.



قال المصنف رحمه الله: (باب لا يقول عبدي وأمتي) أي: لما في ذلك من إيهام المشاركة في الربوبية.

قوله: في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا يقل أحدكم أطعم ربك وضئ ربك, نهى عن ذلك, وإن لم يقصد بذلك التشريك في الربوبية, حسماً لمادة التشريك بين الخالق والمخلوق، وتحقيقاً للتوحيد، وبعداً عن الشرك حتى في اللفظ، وأما قول رب الدار، ورب الدابة لصاحبها فلا بأس.

قوله: وليقل: سيدي ومولاي, لأن مرجع السيادة إلى معنى الرئاسة على ما تحت يده، ولذلك يسمى الزوج سيدا، كما في قوله تعالى: {وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى الْبَابِ}, وقال الرسول صلى الله عليه وسلم (إن ابني هذا سيد), وأما المولى فهو كثير التصرف من ولي مناصر وابن عم وحليف وعتيق، وأصله من ولاية أمره وإصلاحه، فلا يمنع منه أن يوصف به مالك الرقبة.

قوله: ولا يقل أحدكم: عبدي وأمتي, لأنه إدخال مملوكه تحت هذا الاسم يوهم التشريك ؛ لأن حقيقة العبودية إنما يستحقها الله سبحانه وتعالى ، ففي إطلاق هاتين الكلمتين عبدي وأمتي على غير الله تشريك في اللفظ ، فنهاهم عن ذلك تعظيماً لله وأدباً معه، وبعداً عن الشرك، وتحقيقاً للتوحيد, وقد روى أبو هريرة مرفوعا: (لا يقل أحدكم: عبدي وأمتي ، ولا يقول المملوك: رب وربتي ، وليقل المالك: فتاي وفتاتي، وليقل المملوك: سيدي وسيدتي وسيدتي فإنكم المملوكون والرب الله عز وجل), رواه أبو داود بإسناد صحيح.

قوله: وليقل فتاي وفتاتي وغلامي, لأن قول فتاي وفتاتي وغلامي ليست دالة على الملك كدلالة عبدي وأمتي، وإن كان قد ملكه امتحانا وابتلاء من الله لخلقه، ففي هذا الباب تحقيق التوحيد حتى بالألفاظ.



الأولى "النهي عن قول عبدي وأمتي" أي لقوله: "لا يقل أحدكم" لأن العبيد عبيد الله والإماء إماء الله.

الثانية "لا يقول العبد ربي ولا يقال له أطعم ربك" أي لقوله: "لا يقل أحدكم أطعم ربك" أي لقوله: "لا يقل أحدكم أطعم ربك" لأن الرب على الإطلاق هو الله وهذا النهي كله من باب الأدب لا من باب التحريم لورود ما يدل على جوازه.

الثّالثة "تعليم الأول قول فتاي وفتاتي وغلامي" أي تعليم الذي نهي عن قول عبدي وأمتى أن يقول فتاي وما ذكر معه.

الرابعة "تعليم الثاني قول سيدي ومولاي" أي تعليم الذي نهي أن يقول أطعم ربك قول سيدي ومولاي.

الخامسة "التنبيه للمراد وهو تحقيق التوحيد حتى في الألفاظ" أي أن النهي عن هذه الألفاظ من باب تحقيق التوحيد في الألفاظ.



قال المصنف رحمه الله: ( باب لا يرد من سأل بالله ) أي من إعظام الله وإجلاله وأن لا يرد من سأل بالله أو بوجه الله تعالى .

قوله رحمه الله: عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من استعاد بالله فأعيدوه, تعظيماً لله وتقرباً إليه بذلك، فإذا قال: أعوذ بالله من شرك، أو شر فلان فامنعوا الشر عنه وكفوا عنه، وكف عنه و لتعظيم اسم الله.

قوله: ومن سأل بالله فأعطوه، أي إذا قال: أسألك بالله أو بوجه الله، كما في حديث ابن عباس: (من سألكم بوجه الله فأعطوه), رواه أحمد وأبو داود, وفي رواية له: (من سألكم بالله), ولعل المراد فيما لا مشقة فيه ولا ضرر, لما روى الطبراني عن أبي موسى مرفوعاً: (ملعون من سئل بوجه الله ثم منع سائله, ما لم يسأل هجراً) وهذا الحديث حسنة العراقي والألباني, والشاهد منه قوله هجراً أي شيء لا يليق فإنه لا تلزمه إجابته, ولا يأتم من منعه وبعضهم ضعف هذا الحديث الذي رواه الطبراني كابن منده وقال وذلك أنه ثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم, أنه سأل بوجه الله واستعاذ بوجه الله, وأمر من سأل بوجه الله أن يُعطى إعظاماً لله, وهيبة منه أن يرد من سأل به, فتبين أن الذي يجب إعطائه, هو ما كان مضطراً إليه فيجب دفع ضرورته، حسب القدرة, فيما لا مشقة فيه ولا ضرر.

قوله: ومن دعاكم فأجيبوه, أي من دعاكم إلى طعام فأجيبوه، وهذا يدل على تأكيد إجابة الدعوة إلى وليمة العرس وغيرها، وهذا من حقوق المسلمين بعضهم على بعض ، ما لم يكن منكراً أو يجر إلى منكر, أو يشاهد منكرا لا يستطيع تغييره.

قوله: ومن صنع إليكم معروفا فكافئوه، أي من أحسن إليكم أي إحسان فكافئوه على إحسانه بمثله أو خيرٍ منه، لأن المكافأة على المعروف من المروءة التي يحبها الله ورسوله، والمكافأة تخلص القلب من رق إحسان الخلق، ولا شك أنك إذا لم تكافئ من صنع إليك معروفاً بقي في قلبك له نوع تأله، فشرع قطع ذلك بالمكافأة ولو كافرا، إذ منة المسلم أسلم من منة الكافر.



قوله: فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له، حتى تروا أنكم قد كافأتموه, أي فإن لم تقدروا على مكافأته فادعوا له حتى تحصل المكافأة ، لأن الدعاء في حق من لم يجد المكافأة, يقوم مقام المكافأة للمعروف ، وروى الترمذي وغيره وصححه النسائي وابن حبان عن أسامة مرفوعا: (من صنع إليه معروف فقال لفاعله: جزاك الله خيرا، فقد أبلغ في الثناء).

قوله: رواه أبو داود والنسائي بسند صحيح, وكذلك رواه أحمد بإسناد صحيح وابن حبان والحاكم، وصححه النووي وغيره.



الأولى"إعادة من استعاد بالله" أي أنه يكف عنه تعظيما للمستعاد به وهو الله. الثانية "إعطاء من سأل بالله" أي تعظيما للمسؤول به إذا لم يكن على المسؤول ضرر وإلا ففي الحديث: "لا ضرر ولا ضرار".

الثالثة" إجابة الدعوة" أي لقوله: "ومن دعاكم فأجيبوه" وهذا إذا لم يكن ثم مانع من الإجابة.

الرابعة "المكافأة على الصنيعة" أي لقوله: "ومن صنع إليكم معروفا فكافئوه". الخامسة "أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه" أي لقوله: "فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له".

السادسة "قوله: "حتى ترو أنكم قد كافأتموه " أي بمعنى تعلموا على رواية من رواه بفتح التاء، وبمعنى تظنوا على رواية من رواه بضمها.



قوله: (باب لا يسئل بوجه الله إلا الجنة) أي لا يجوز ذلك إعظاماً لله وإجلالاً , أن يسأل بوجهه العظيم شيئاً من أمور الدنيا ، ما لم يرد به غاية المطالب وهي الجنة ، أو الإعانة على أعمال الآخرة الموصلة إلى الجنة .

قوله: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا يسأل بوجه الله إلا الجنة), رواه أبو داود, روي بالنفي والنهي، وبالبناء للمجهول، وهو الذي في الأصل، وقد جاءت أحاديث في استعاذة النبي صلى الله عليه وسلم بنور وجه الله, كحديث دعائه صلى الله عليه وسلم في منصرفه من الطائف حين كذبوه: ( اللهم إني أشكو إليك ضعف قوتي )، وفي آخره: ( أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات ), ولكن هذا مما يقرب إلى الجنة أو يمنع من الأعمال التي تمنع منها خلاف ما يختص بالدنيا مع قطع النظر عن كونه أراد بذلك ما يعينه على عمل الأخرة، وفي هذا الحديث إثبات صفة الوجه لله على ما يليق بجلاله وعظمته، من غير تكييف ولا تمثيل, خلافاً لتأويل الجهمية له بالذات فإنه باطل، إذ لا يسمى ذات الشيء وحقيقته وجها.



الأولى"النهي عن أن يسأل بوجهه إلا غاية المطالب" أي الجنة وما يقرب اليها ويباعد من النار وذلك تعظيما لوجه الله. الثانية"إثبات صفة الوجه" أي لله على ما يليق بجلاله وعظمته.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في (اللو)) أي من الوعيد والنهي عنه ، لما فيه من الإشعار بعدم الصبر، والأسى على ما فات مما لا يمكن استدراكه، والممنوع في (لو) التلهف على أمور الدنيا طلبا أو هربا، لا تمني القربات.

قوله: وقول الله تعالى: {يقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا} الآية, أي يُسرُ بعض المنافقين هذه المقالة في أنفسهم يوم أحد، معارضة للقدر ورد الله عليهم بقوله: {قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضاجِعِهمْ}.

وقوله: قال تعالى: {الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا} الآية وهذه أيضًا معارضة من المنافقين للقدر و فرد الله عليهم بقوله: {قُلْ فَادْرَأُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ}.

قوله: في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " احرص على ما ينفعك, هذا الحديث في صحيح مسلم، فأوله: ( المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير احرص), بالكسر والفتح من باب ضرب وسمع، احرص على ما ينفعك أي بذل الجد واستفراغ الوسع في طلب ما ينفعك في معاشك ومعادك، في فعل الأسباب التي تنفع العبد في دنياه وأخراه، مما شرعه الله لعباده أو أباحه لهم.

قوله: واستعن بالله, أي مع الحرص على فعل الأسباب يطلب العون من الله فيتوكل على الله في تيسير ذلك و الإعانة عليه كما في قوله تعالى: {إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ}.

قوله: ولا تعجزن, أي نهاه عن العجز وأرشده قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله، وهو الحرص عليه مع الاستعانة بالله.

قوله: وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت لكان كذا وكذا. ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل. فإن (لو) تفتح عمل الشيطان, ومعنى ذلك أي أن العبد لا يعجز عن مأمور، ولا يجزع من مقدور, بل عليه الحرص على النافع والاستعانة بالله, وفيه النهي عن قول لو, وأنها تفتح عمل الشيطان، لما فيها من التأسف على ما فات، والتحسر والحزن ولوم القدر، فيأثم بذلك، وذلك من عمل الشيطان, وما ذاك لمجرد لفظ (لو)، بل لما قارنها من الأمور القائمة بقلبه،



المنافية لكمال الإيمان، الفاتحة لعمل الشيطان، وقد جاء أحاديث جواز قول لو وذلك, فما لا اعتراض فيه على قدر ولا كراهة فيه; لأنه إنما أخبر عن مراده فيما كان يفعل لولا المانع، وكذلك قوله: (لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما سقت الهدي), ونحوه فهو إخبار لهم عما كان يفعل في المستقبل لو حصل، ولا خلاف في جواز ذلك، وإنما ينهى عما هو في معارضة القدر، أو مع اعتقاد أن ذلك المانع لو ارتفع لوقع خلاف المقدور.



الأولى "تفسير الآيتين في آل عمران" أي قوله تعالى: {يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا} وقوله: {الَّذِينَ قَالُوا لإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا} وهذا قاله بعض المنافقين يوم أحد لخورهم وجبنهم.

الثانية "النهي الصريح عن قول "الو" إذا أصابك شيء" أي لقوله: "وإن أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت".

الثالثة "تعليل المسألة بأن ذلك يفتح عمل الشيطان" أي أن النهي عن لو لكونه يفتح عمل الشيطان و لا فائدة فيه.

الرابعة"الإرشاد إلى الكلام الحسن" أي قول: "قدر الله وما شاء فعل".

الخامسة "الأمر بالحرص على ما ينفع مع الاستعانة" أي كما دل عليه الحديث وهذا عين الكمال فإن لم يحرص أو حرص على ما لا ينفعه أو حرص على ما ينفعه ولم يستعن بالله فاته مقصوده.

السادسة "النهي عن ضد ذلك وهو العجز" أي ضد الحرص على ما ينفع وهو العجز فكم فوت العبد على نفسه بسبب ذلك مع تمكنه.



قال المصنف رحمه الله: (باب النهي عن سب الريح) اعلم أن مسبتها مسبة لله تعالى واعتراض عليه، وهو قدح في التوحيد لأنها إنما تهب عن إيجاد الله لها وأمره إياها.

قوله رحمه الله: عن أبي بن كعب رضي الله عنه, هو ابن قيس بن عبيد بن مريد بن معاوية بن النجار، أبو المنذر الأنصاري، سيد القراء، قال له النبي صلى الله عليه وسلم: (ليهنك العلم أبا المنذر), وقال له: (أمرني ربي أن أقرأ عليك), قيل: إنه مات في خلافة عمر، وقيل في خلافة عثمان سنة 30 هـ. قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تسبوا الريح, أي لا تشتموها ولا تلعنوها للحوق ضرر فيها، فإنها خلق من خلق الله مقهور مدبر، فلا يجوز سبها فيرجع السبُّ إلى من خلقها وسخرها.

قوله: فإذا رأيتم ما تكرهون, فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها، وخير ما أمرت به، ونعوذ بك من شر هذه الريح، وشر ما فيها وشر ما أمرت به, صححه الترمذي, أي إذا رأيتم من الريح إما شدة حرها أو بردها أو قوتها، فارجعوا إلى ربكم بالتوحيد, ففيه عبودية الله وحده، والطاعة له، والإيمان به، واستدفاع الشرور به، والتعرض لفضله ونعمته، وهذه حال أهل التوحيد, وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا عصفت الريح قال: (اللهم إني أسألك خيرها وخير ما فيها وخير ما أرسلت به، وأعوذ بك من شرها وشر ما فيها وشر ما أرسلت به), وأما ما روي (اللهم اجعلها رياحا ولا تجعلها ريحا) فإنه ليس بصحيح بل قال الطحاوي لا أصل له.



الأولى"النهي عن سب الريح" أي لقوله: "لا تسبوا الريح". الثانية "الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره" أي يقول: "اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح" إلخ الحديث. الثالثة "الإرشاد إلى أنها مأمورة" أي لقوله: "ما أمرت به".

الرابعة"أنها قد تومر بخير وقد تؤمّر بشر" أي لقوله: "نسألك خير ما أمرت به ونعوذ بك من شر ما أمرت به".



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {يظُنُّونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهٍ} الآية) أي النجاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهٍ} الآية) أي أن حسن الظن بالله من واجبات التوحيد, وأن سوء الظن بالله يناقض التوحيد, وظن هؤ لاء المنافقون أن المشركين لما ظهروا تلك الساعة أنها الفيصله، وأن الإسلام قد باد وأهله، وهذا شأن أهل الريب والشك إذا حصل أمر من الأمور الفظيعة، تحصل لهم هذه الأمور الشنيعة.

وقوله: {الظَّاتِينَ بِاللهِ ظَنَّ السَوْءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَوْءِ}, أي على الذين يتهمون الله في حكمه، ويظنون بالرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه أن لا ينصروا على أعدائهم، وأن يقتلوا ويذهبوا بالكلية، عليهم دائرة العذاب: { وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ أَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا }.

قوله: قال ابن القيم في الآية الأولى, أي على ما تضمنته وقعة أحد: {يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقّ} الآية.

قوله: فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيضمحل, وأن ما أصابهم لم يكن بقدر الله وحكمته أي يذهب ويتلاشى، حتى لا يبقى له أثر، والاضمحلال ذهاب الشيء جملة، أي هذا التفسير تفسير غير واحد من المفسرين، كقتادة والسدي وغيرهما، ذكره ابن جرير وغيره.

قوله: ففسر بإنكار الحكمة وفإن من أنكر أن ذلك لم يكن لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد والشكر فقد ظن بالله ظن السوء.

قوله: وإنكار القدر, أي وفسر ظنهم بالله ظن السوء بإنكار القدر من أنهم لو لم يخرجوا ما قتلوا.

قوله: وإنكار أن يتم أمر رسوله، وأن يظهره على الدين كله, أي هذا من ظن السوء قال تعالى: {لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ}.

قوله: وهذا هو ظن السوع الذي ظنه المنافقون والمشركون في سورة الفتح، كما في قوله تعالى: {الظَّانِينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً }.



قوله: وإنما كان هذا ظن السوع, لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه, لأن الذي يليق به سبحانه وبن الذي يليق به سبحانه أن يظهر الحق على الباطل وينصره، قال تعالى: {بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ }

قوله: وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق والذي لا يخلفه وبكلمته التي سبقت لرسله أنه ينصرهم ولا يخذلهم، ولجنده بأنهم هم الغالبون، فمن ظن أنه لا ينصر رسوله ولا يتم أمره ولا يؤيده ويؤيد حزبه، فقد ظن به ظن السوء وفإن عمده وعزته وإلهيته تأبى ذلك، وتأبى أن يذل حزبه وجنده، وأن تكون النصرة للمشركين.

قوله: فمن ظن أنه يديل الباطل على الحق إدالة مستقرة يضمحل معها الحق, أي اضمحلالا لا يقوم بعده أبدا فقد ظن به ظن السوء.

قوله: أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره، أو أنكر أن يكون قدره لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لمشيئة مجردة، فذلك: {ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ}, أى أن تلك الأسباب المكروهة المفضية إليها لا يخرج تقديرها عن الحكمة، لإفضائها إلى ما يحب، وإن كانت مكروهة له، فما قدرها سدى، ولا شاءها عبثا، ولا خلقها باطلا, بل لحكمة بالغة ، وغاية مطلوبة { ذَٰلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا }

قوله: وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوع، فيما يختص بهم، وفيما يفعله بغيرهم, لأن كثيراً من الناس يعتقد أنه مبخوس الحق ، ناقص الحظ وأنه يستحق فوق ما أعطاه الله

قوله: ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وأسماءه وصفاته، وموجب حكمته وحمده ووعده الصادق، أي ما يسلم مما تقدم إلا من عرف الله عز وجل وأسماءه وصفاته، وموجب حكمته وحمده ووعده الصادق.

قوله: فليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا، أي بما تقدم من الحذر من ظن السوء بالله و ويحرص على مدافعة ذلك من قلبه فيتدبر في معاني أسماء الله وصفاته وموجب حكمته وحمده ووعد الصادق .



قوله: وليتب إلى الله، ويستغفره من ظنه بربه ظن السوع, أي وإن خطر له ذلك فليبادر بالتوبة والاستغفار يدافع ذلك ويدفع ذلك بحسن الظن بالله, وما له جل وعلا في قضائه وقدره من الحكم التي لا يحصيها إلا هو سبحانه.

قوله: ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتا على القدر وملامة له، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا , أي فإن البعض يحصل منه اعتراض على القدر سواء فيمن أعطاهم الله ومن عليهم , أو في من قتر عليهم ولم يعلم هذا أن الله سبحانه هو العزيز الحكيم يضع الأشياء مواضعها .

قوله: فمستقل ومستكثر, من الاعتراض على قدر الله وحكمه.

قوله: وفتش نفسك هل أنت سالم؟ فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة, أي تنجو من أمر عظيم خطره وذنبه.

قوله: وإلا فإني لا إخالك ناجيا, أي لا أظنك ناجيا من الاعتراض على القدر، وهذا على وجه التحذير والانتباه للنفس وما تكنه, وتفتيش ذلك من أجل إخراجه ومدافعته.



الأولى"تفسير آية آل عمران" أي قوله: {يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ}

الآية، أي خلاف ما ورد به الشرع. الثانية الله السَّوْءِ الآية، أي السَّوْءِ الآية، أي الثانية النَّانية ال

خلاف ما أخبر به في كتابه و سنة رسوله صلى الله عليه وسلم. التحصر التالثة "الإخبار بأن ذلك أنواع لا تحصر. الرابعة"أنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات وعرف نفسه" أي لا يسلم من ظن السوء بربه إلا من عرف أسماء الله وصفاته وأنه المنزه عن السوء، الموصوف بكل خير وكمال، وعرف نفسه وأنها مأوى كل سوء فظن بها ذلك دون ربه العزيز الحكيم.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في منكري القدر) أي من الوعيد الشديد، والقدر ما يقدره الله من القضاء، فيجب الإيمان بالقضاء والقدر لأنه من أركان الإيمان الستة, فنؤمن أن الله تعالى خالق كل شيء، وربه ومليكه، وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلقهم، قدر أرزاقهم وآجالهم وأعمالهم، وكتب ذلك في اللوح المحفوظ, ولكن غلاة القدرية ينكرون علمه المتقدم، وكتابته السابقة، ويقولون: الأمر أنف, وعامة القدرية ينكرون أنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، فينكرون مشيئة الله النافذة، وقدرته الشاملة، وينكرون أن الله خالق أفعالهم وإراداتهم.

قوله: وقال ابن عمر: ( والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لأحدهم مثل أحد ذهبا ثم أنفقه في سبيل الله، ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر, ثم استدل بقول النبي صلى الله عليه وسلم: " الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره). رواه مسلم, ففي هذا الحديث دليل على أن الايمان بالقدر, من أصول الايمان السته المذكورة, ومن لم يؤمن بالقدر خيره وشره فقد ترك أصلاً من أصول الدين وجحده.

قال المصنف رحمه الله: وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه أنه قال لابنه: يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان, نعم إن للإيمان حلاوة وطعما, من ذاقه تسلى به عن الدنيا وما عليها.

قوله: حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك, سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " إن أول ما خلق الله القلم, أي أول شيء خلقه قبل خلق السماوات والأرض، لا قبل خلق العرش، لما ثبت في النصوص الصحيحة أن العرش خلق أولاً, وعن ابن عباس قال: ( إن الله كان على عرشه قبل أن يخلق شيئًا، فكان أول ما خلق الله القلم فأمره أن يكتب ما هو كائن).



قوله: فقال له: اكتب. فقال: رب وماذا أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة, يا بني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (من مات على غير هذا فليس مني), ففيه بيان شمول علم الله تعالى وإحاطته بما كان وما يكون في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: {لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَما يكون في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: {لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلِما أَل الله قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً }, هذا الحديث رواه أحمد والترمذي, وعبادة ابن الصامت راوي الحديث صحابي جليل وابنه الوليد بن عبادة ولد في عهد النبي صلى الله عليه وسلم, أنصاري مدني ثقة من كبار التابعين مات بعد السبعين.

قوله رحمه الله: وفي رواية لأحمد (إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب فجرى في تلك الساعة إلى ما هو كائن إلى يوم القيامة), وتمامه: يا بني إن مت ولست على ذلك دخلت النار.

قوله رحمه الله: وفي رواية لابن وهب, هو عبد الله بن وهب أبو محمد المصري الثقة الفقيه، صاحب مالك، جمع وصنف وحفظ عن أهل الحجاز ومصر وغيرهم ولد سنة 125هـ، ومات سنة 197هـ.

قوله: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار) و هذا و عيد شديد أعاذنا الله من النار

وقوله: وفي المسند والسنن عن ابن الديلمي: أي وفي مسند الإمام أحمد وسنن أبي داود وابن ماجه عن عبد الله بن فيروز الديلمي نسبة إلى جبل الديلم، أبو بسر بالمهملة ويقال: بالمعجمة، أخو الضحاك، من أبناء الفرس، وفيروز: قاتل الأسود العنسى، وعبد الله هذا ثقة من كبار التابعين.

قوله: قال: أتيت أبي بن كعب فقلت: " في نفسي شيء من القدر، فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي, أي يحصل عنده اضطراب, بما وقع في نفسه من القدر, فقال لأبي حدثني بشيء لعل ذلك يزيل ذلك ويُذهب ما أجد, فقال له أبي: (لو أنفقت مثل أحد ذهبا ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو مت على غير هذا



لكنت من أهل النار), فقوله هذا فيه وعيد شديد على من لم يؤمن بالقدر, والحجة الواضحة على نفاة القدر من المعتزلة وغيرهم، وأن قولهم واعتقادهم في القدر باطل مخالف لما عليه المتبعون لهدي الرسول صلى الله عليه وسلم, من الإيمان بالقدر خيره وشره, وأن جميع الأمور الكائنة خيرها وشرها بقضاء الله وقدره وإرادته, ومشيئته وأمره.

قوله: قال: فأتيت عبد الله بن مسعود وحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت فكلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم حديث صحيح رواه الحاكم في صحيحه, وزيد بن ثابت الأنصاري كاتب النبي صلى الله عليه وسلم، وأحد فقهاء الصحابة مات سنة 45 هـ، وله 56 سنة.



الأولى "بيان فرض الإيمان بالقدر" أي لقوله: "لو كان لأحدهم مثل أحد ذهبا ثم أنفقه ما قبل الله منه". إلخ الحديث.

الثانية "بيان كيفية الإيمان به" أي أن تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

الثالثة "إحباط عمل من لم يؤمن به" أي لقوله: "لو أنفقت مثل أحد ذهبا ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر".

الرابعة "الإخبار بأن أحدا لا يجد طعم الإيمان حتى يؤمن به" أي لقوله: "يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تؤمن بالقدر".

الخُامسة "ذكر أول ما خلق الله" أي أنه القلم وهذا على أحد القولين والقول الأخر أنه العرش

السادسة "أنه جرى بالمقادير في تلك الساعة إلى قيام الساعة" أي لقوله في الحديث: "فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة".

السابعة "براءته صلى الله عليه وسلم ممن لم يؤمن به" أي لقوله: "من مات على غير هذا فليس منى".

الثامنة "عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء" أي لقول ابن الديلمي: "وقع في نفسي شيء من القدر فأتيت أبي بن كعب".

التاسعة "أن العلماء أجابوه بما يزيل شبهته وذلك أنهم نسبوا الكلام إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم" أي أنه لما سأل أبي بن كعب وابن مسعود وحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت حدثوه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "لو أنفقت مثل أحد ذهبا" إلخ، ولم يفتوه بالرأي والتكلف.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في المصورين) أي من الوعيد الشديد والتهديد الأكيد، للمضاهاة بخلق الله.

قوله رحمه الله: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال الله تعالى: ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي, أي إن الإنسان إذا صور الصورة على شكل ما خلقه الله تعالى من إنسان وبهيمة ، صار مضاهياً لخلق الله ، فصار لا أظلم منه ، وما صوره يعذب به يوم القيامة.

قوله: فليخلقوا ذرة, وهي صغار النمل فيها روح تتصرف بنفسها كهذه الذرة التي خلقها الله، وأنى لهم ذلك؟ .

قوله: أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة ". أخرجاه, هذا أيضاً تعجيز لهم فليخلقوا حبة حنطة فيها طعم تؤكل وتزرع وتنبت، ويوجد فيها ما يوجد في حبة الحنطة، وكذا الشعيرة ونحوها من الحب الذي يخلقه الله، وأنى لهم السبيل إلى ذلك، فإنهم لا قدرة لهم وأي يخلقوا حبة تنبت إذا زرعت وما فوق ذلك من خلق حيوان فيه روح ويتصرف بنفسه لا قدرة لهم على ذلك، فإن الله هو المتفرد بذلك لا خالق غيره ولا رب سواه.

قوله رحمه الله: ولهما عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (أشد الناس عذابا يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله), أي يشابهون بما يصنعونه ما يصنعه الله, لما في مسلم: (الذين يشبهون بخلق الله), ولهما من حديث ابن عباس: (أشد الناس عذابا المصورون), فمن صور صورة لتعبد مع الله أو صورها مضاهاة لخلق الله فهذا كفر, فأما من لم يقصد بها العبادة ولا المضاهاة فهو فاسق صاحب ذنب كبير، فإذا كان هذا من صور صورة على مثال ما خلق الله من حيوان, فكيف بمن سوى المخلوق برب العالمين, وشبهه بخلقه, وصرف له شيئاً من العبادة.

قوله رحمه الله: ولهما عن ابن عباس رضي الله عنهما سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "كل مصور في النار, أي: من صور الصور التي لها روح، بفعلة, وهذا من احاديث الوعيد.



قوله: يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم, أي تعذبه نفس الصورة بأن يجعل فيها روح, أو يجعل له بكل صورة شخص يعذب به، وهذا من أحاديث الوعيد التي تمر كما جاءت لأنه أبلغ في الزجر, إذا حصل لصانعها فهو حاصل لمستعملها ؟ لأنها لا تصنع إلا لتستعمل، ومباشرته تدل أيضاً على رضاه, والنهي عن الصورة على العموم.

قوله: ولهما عنه مرفوعا: (من صور صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح وليس الروح وليس بنافخ), وفي رواية: (فإن الله يعذبه حتى ينفخ فيها الروح وليس بنافخ أبدا) أي لا يمكنه ذلك، فيكون معذباً دائما، فالحديث يدل على طول تعذيبه وإظهار عجزه عما كان تعاطاه، ومبالغة في تحريمه، وبيان قبح فعله، وقد تقدم قوله: (أحيوا ما خلقتم) أي اجعلوه حيوانا ذا روح كما ضاهيتم به ولا يقدر عليه، فالمراد به الزجر الشديد والوعيد؛ ويستثنى من ذلك تصوير ما لا روح فيه، نقول ابن عباس: (فإن أبيت فعليك بهذا الشجر).

قال المصنف رحمه الله: ولمسلم عن أبي الهياج , وأبو الهياج اسمه حيان بن حصين الأسدي تابعي ثقة، روى عن على وعمار .

قوله: قال : قال لي علي رضي الله عنه: " ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لا تدع صورة إلا طمستها, أي : محوتها, لأحمد: (ولا صورة إلا لطختها), وفي الأمر بطمس الصور لما فيها من المضاهاة لخلق الله.

قوله: ولا قبرا مشرفا إلا سويته وأي مرتفعا إلا سويته بالأرض ، ويجوز رفعه فوق الأرض شبر وأما البناء عليه وتعليته ورفعه فوق ذلك وأي : فوق الشبر فإنه لا يجوز ، لما فيه من الفتنة بأربابها ، وتعظيمها وهو أكبر وسائل الشرك وذرائعه.



الأولى "التغليظ الشديد في المصورين" أي لقوله: (ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقى) إلخ وما بعده.

الثانية "التنبيه على العلة وهو ترك الأدب مع الله لقوله: "ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي" أي أن المصور على صورة ما خلق الله قد ترك الأدب معه لأنه سبحانه هو الخالق البارئ المصور فلا يليق بغير أن يفعل مثل ذلك. الثالثة "التنبيه على قدرته وعجزهم لقوله: "فليخلقوا ذرة أو حبة أو شعيرة "أي لما تحداهم أن يخلقوا مثل هذا وعجزوا عنه وقدر هو على خلق كل شيء دل ذلك على قدرته وعجزهم.

الرابعة "التصريح بأنهم أشد الناس عذابا" أي لقوله: ( أشد الناس عذابا الذين يضاهئون بخلق الله ) إذا صور ما يعبد من دون الله قاصدا ذلك لأنه يكون كذا المرابعة الله عند من دون الله قاصدا ذلك لأنه يكون

كافرا أو أنه من أشد الناس عذابا كما أشار إليه في فتح الباري .

الخامسة"أن الله يخلق بعدد كل صورة نفسا يعذب بها المصور في جهنم" أي لقوله: ( يجعل لكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم ).

السادسنة "أنه يكلف أن ينفخ فيها الروح" أي لقوله : (كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ).

السابعة "الأمر بطمسها إذا وجدت" أي لقول علي لأبي الهياج: (ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لا تدع صورة إلا طمستها).



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في كثرة الحلف) أي من النهي والوعيد.

قوله: وقول الله تعالى: {وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ} , قال ابن عباس: يريد لا تحلفوا , وقال ابن جرير: لا تتركوها بغير تكفير , كثرة الحلف يلزم منها كثرة الحنث ، مع ما قد يحصل عليه من الاستخفاف بالله، وعدم التعظيم له وغير ذلك مما ينافى كمال التوحيد الواجب.

قوله رحمه الله: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للكسب). أخرجاه, قوله الله عليه وسلم يقول: (الحلف منفقة السلعة المتاع المعد للبيع أي : إن الحلف نفاق السلعة ورواج لها, لكنه ممحقة للكسب أي : ومحو وإذهاب للبركة, وذلك أن الإنسان إذا حلف على سلعة أعطى فيها كذا وكذا أو أنه اشتراها بكذا وكذا, وهو كاذب وإنما حلف طمعاً بالزيادة, فيكون قد عصى الله, ويعاقب بمحق البركة.

قوله رحمه الله: وعن سلمان رضي الله عنه, هو أبو عبد الله الفارسي ، ويقال له: سلمان الخير ، أصله من أصبهان ، وفي الصحيح عنه أنه من رام هرمز، توفى سنة 36 هـ ، قيل: وله 350 سنة.

قوله: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " ثلاثة لا يكلمهم الله, نعم نفي كلام الله لهؤلاء العصاة وعيد شديد في حقهم، ودليل على أن الله يكلم من أطاعه ، وأن الكلام صفة من صفات كماله.

قوله: ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم, أي لا يثني عليهم، ولا يطهرهم من دنس الذنوب. {وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ} موجع، وهذا زجر عظيم لمن له عقل عن تعاطي هذه الأعمال السيئة.

قوله: أُشيمط زان, وهو الرجل كبير السن الذي شمطه الشيب, وضعف فيه داعي الشهوة, ففعل الزنا دليل على محبة المعصية والفجور, وقلة الخوف من الله وخشيته.

قوله: وعائل مستكبر, أي فقير ليس له ما يدعوه إلى الكبر؛ فاستكباره مع عدم



الداعي إليه يدل على أن الكبر طبيعة له، كامن في قلبه، فعظمت عقوبته، لعدم الداعي إلى هذا الخلق الذميم الذي هو من الكبائر.

قوله: ورجل جعل الله بضاعته, أي جعل الحلف بالله بضاعته ، وسماه بضاعة له لملازمته له، وغلبته عليه ، وكل هذه الأعمال تدل على أن صاحبها إن كان موحدا فتوحيده ضعيف، لما ظهر على لسانه وعمله، من تلك المعاصي العظيمة مع قلة الداعى إليها.

قوله: لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه. رواه الطبراني بسند صحيح, وقد جاء في صحيح مسلم من حديث أبي ذر: (ثلاثة لا يكلمهم الله، ولا ينظر إليهم، ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم). وذكر منهم المنفق سلعته بالحلف الكاذب.

قوله: وفي الصحيح عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "خير أمتي قرني, اختلف في القرن ، فقيل: من أربعين إلى مائة ، فخير الأمة قرنه عليه الصلاة والسلام, أي فضيلة ذلك القرن في العلم والإيمان والأعمال الصالحة، لغلبة الخير فيه، وكثرة أهله، وقلة الشر وأهله، واعتزاز الإسلام، وكثرة العلم والعلماء.

قوله: ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم, أي فضل الذين يلونهم على من بعدهم لظهور الإسلام فيهم وكثرة الداعي إليه والراغب فيه، والقائم به، والقرب من نور النبوة، وأما القرن الثالث فهو دون الأولين، لكثرة ظهور البدع فيه، لكن العلماء فيه متوافرون, ردوا البدع وأنكروها.

قوله: قال عمران: فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثا, هذا شك من راوي الحديث.

قوله: ثم إن بعدكم قوم يشهدون ولا يستشهدون ، قوله قوم بالرفع هكذا في بعض روايات البخاري وغيره ، وهي من حيث الإعراب تكون قوماً بالنصب , جوز العيني رفعه بفعل محذوف تقديره يجيء قوم , يشهدون ولا يستشهدون أي يتحملون الشهادة من غير تحميل , لما في بعض الألفاظ ( ثم يفشو فيهم الكذب ، حتى يشهد الرجل ولا يستشهد ) , ولا تعارض بينه وبين حديث: ( خير الشهداء



الذي يأتي بشهادته قبل أن يسألها) ؛ هذا في الذي يأتي بالشهادة عند الحاجه الدي يأتي بالشهادة عند الحاجه اليها ولم يعلم بشهادته في ذلك وفهو لإمانته يأتي بشهادته .

قوله: ويخونون ولا يؤتمنون , أي يخونون من ائتمنهم ، ولا يؤتمنون لخيانتهم الظاهرة .

قوله: وينذرون ولا يوفون , أي لا يوفون ما وجب عليهم بالنذر .

قوله: ويظهر فيهم السمن وليس المراد مطلق السمن ؛ فإنه لا يخلو منه زمان ، ولا عيب فيه وإنما المراد التوسع المفرط في المآكل والمشارب ، والرغبة في الدنيا وشهواتها.

قوله: وفيه عن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم, ثم الذين يلونهم, في هذه الرواية التصريح أن خير القرون ثلاثة من غير شك.

قوله: ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ، ويمينه شهادته , فيه التحذير من التسارع في الشهادة واليمين ، لأنه يضعف الإيمان ، فيخف أمر اليمين والشهادة عنده تحملا وأداء ، لقلة خوفه من الله ، وعدم مبالاته بذلك .

قوله: قال إبراهيم: (كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار), إبراهيم هو النخعي، قوله (كانوا يضربوننا) أي السلف الصالح، محافظة منهم على الدين, وتمرين للصغار على طاعة ربهم، ونهيهم عما يضرهم.



الأولى"الوصية بحفظ الأيمان" أي لقوله: {وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ} ومعناها لا تحلفوا أو لا تحنثوا أو لا تتركوها بغير تكفير.

الثانية"الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة ممحقة للبركة" أي كما دل عليه حديث أبي هريرة فإنه إذا حلف أخذت منه السلعة ولكن تمحق بركتها وحينئذ لا خير فيها.

الثالثة"الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشتري إلا بيمينه" أي أنه من الثلاثة الذين لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم.

الرابعة"التنبية على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي" أي لقوله: "أشيمط زان وعائل مستكبر" فإنهما لا داعي لهما إلى المعصية فعظمت عقوبتهما بخلاف الشاب إذا زنى والغنى إذا تكبر فإن لهما داعيا إلى ذلك.

الخامسة "دُم الدين يحلفون ولا يستحلفون" أي لقوله: "تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته".

السادسة "ثناؤه صلى الله عليه وسلم على القرون الثلاثة أو الأربعة وذكر ما يحدث بعدها" أي كما في حديث عمران في الثلاثة وحديث ابن مسعود في الأربعة ثم ذكر ما يحدث بعدها مما يخالف الشرع.

السابعة "ذم الذين يشهدون ولا يستشهدون" أي لقوله: "يشهدون ولا يستشهدون" وهذا إذا لم يحتج إلى شهادتهم وإلا فقد ورد مدح ذلك.

الثامنة "كون السلف يضربون الصغار على السّهادة والعهد" أي لئلا يتساهلوا بها كما قال إبراهيم النخعي.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه) أي من وجوب حفظها والوفاء بها.

وقول الله تعالى: {وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلا تَنْقُضُوا الأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا} الآية, أي أن الله جل وعلا أمر بالوفاء بالعهود والمواثيق, {إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ} تهديد ووعيد.

وقوله: عن بريدة رضي الله عنه, هو ابن حصيب الأسلمي، وهذا الحديث من رواية ابنة سليمان عنه.

وقوله: قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أمر أميرا على جيش أو سرية , الجيش الجنود الذين يزيدون على أربع مائة , والغزاة أو الخيل من المائة إلى الأربع مائة , والسرية هي القطعة من الجيش , سميت سرية لأنها تسري في الليل غالباً , ويخفى ذهابها .

قوله: أوصاه بتقوى الله تعالى ومن معه من المسلمين خيرا, أي أنه يوصي الأمير بخاصته بتقوى الله، أي بالتحرز بطاعته من عقوبته، وهي كلمة جامعة يدخل فيها فعل جميع الطاعات، واجتناب المحرمات، ويوصيه بمن معه من المسلمين أن يفعل معهم خيرا من الرفق بهم، والإحسان إليهم، وخفض الجناح لهم، وترك التعاظم عليهم وغير ذلك.

قوله: فقال: اغزوا بسم الله في سبيل الله, الباء في (بسم الله) هنا للاستعانة بالله، والتوكل عليه, و (في سبيل الله) أي طاعته كما في الحديث: (من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، ودينه هو الظاهر، فهو في سبيل الله).

قوله: قاتلوا من كفر بالله، هذا العموم شمل جميع أهل الكفر المحاربين وغيرهم، وقد دلت الأحاديث الأخرى على التخصيص بنهي عن قتل ما له عهد، وعن الرهبان والنسوان ومن لم يبلغ الحلم؛ لأنه لا يكون منهم قتال غالبا، فإن حصل منهم قتال أو تدبير قتلوا.

قوله: اغزوا ولا تغلوا, الغلول: وهو الأخذ من الغنيمة من غير قسمة لها، وقد قال تعالى: {وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ}.



وقال الرسول صلى الله عليه وسلم : ( الغلول عار ونار يوم القيامة ) ، والغلول حرام بنهى صلى الله عليه وسلم والسلام .

قوله: ولا تغدروا، ولا تمثلوا, الغدر: أي نقض العهد، والتمثيل التشويه بالقتيل، كجدع أنفه وأذنه ونحو ذلك من العبث به.

قوله: ولا تقتلوا وليدا, الوليد المولود والصبي والعبد، وكذا النساء والرهبان، لأنهم لا يقاتلون، فإن قاتلوا قتلوا.

وقوله: وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خلال أو خصال, شك من الراوي, ومعناهما واحد، ويفسر أحدهما بالآخر.

قوله: فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم وأي فإلى أيتهن أجابوك فاقبل منهم ، أية منصوب بأجابوا

قوله: ثم ادعهم إلى الإسلام، هكذا في صحيح مسلم بزيادة: (ثم)، وفي سنن أبي داود إسقاط (ثم)، لأن ذلك هو تفسير الثلاث الخصال لا غيرها، والابتداء بثم يوهم ابتداء بغير الثلاث الخصال المذكورة في الحديث.

قوله: فإن أجابوك فاقبل منهم , أي فاقبل منهم الإسلام وكف عنهم القتال.

قوله: ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين, دار المهاجرين ولله على المدينة في المدينة في المدينة في المدينة في الموابقة الوقت وكانت الهجرة إليها واجبه على كل من دخل في الإسلام واستدلوا بهذا على كل من أسلم، وهو في بلد الشرك أن يهاجر إلى بلد الإسلام إذا استطاع.

قوله: وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك وأي أخبرهم إن تحولوا من دار الشرك إلى دار المدينة .

قوله: فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين و أي لهم ما لهم من الفيء والغنيمة ونحو ذلك، وعليهم ما عليهم من الجهاد وغيره.

قوله: فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم المسلمين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء, أي فإن امتنعوا بعد أن أسلموا من الهجرة, ولم يجاهدوا فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب



المسلمين الساكنين في البادية ، فتجري عليهم أحكام الإسلام ولا يعطون من الخمس ولا من الفيء شيئًا، وإنما لهم من الصدقة المأخوذة من أغنيائهم فترد على فقرائهم.

قوله: إلا أن يجاهدوا مع المسلمين, أي يكون لهم من الخمس والفيء ونحو ذلك

قوله: فإن هم أبوا فاسألهم الجزية ، والجزية : هي المال الذي يؤخذ من الكفار , أي من أهل الذمة فقط وقال بعضهم من كل كافر كتابيا كان أو غيره واختار شيخ الإسلام ابن تيمية ورجحه ابن القيم وغيره من كل كافر من الرجال الأحرار البالغين دون غيرهم ، ممن كان تحت قهر المسلمين .

قوله: فإن هم أجابوك فاقبل منهم، وكف عنهم, أي: فإن أجابوك إلى الجزية فاقبلها منهم، وكف عن قتالهم.

قوله: فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم وأي فإن أبوا عن الإسلام وعن الجزية فاستعن بالله وحده وقاتلهم كما قال تعالى: {قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلا فاستعن بالله وحده وقاتلهم كما قال تعالى: {قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ الْعَقْ مِنَ الَّذِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ }.

قوله: وإذا حاصرت أهل حصن, الحصن: كل مكان محمي محرز لا يوصل إلى داخله، أولا يقدر عليه لارتفاعه، وحاصرت أهله أي ضيقت عليهم، وأحطت بهم.

قوله: فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك، فإنكم أن تخفروا ذمكم، وذمة أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه, الذمة هنا العهد، وتخفر بضم التاء تنقض، ، والمعنى أنه صلى الله عليه وسلم خاف من نقض من لم يعرف حق الوفاء بالعهد، من بعض الجيش و الأعراب ، كان أهون من نقض عهد الله وعهد نبيه.



قوله: وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله، فلا تنزلهم على حكم الله، فلا تنزلهم على حكم الله ولكن أنزلهم على حكمك، فإنك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا رواه مسلم, أي وهذا أيضًا والله أعلم للتنزيه والاحتياط، وفيه أن المصيب في مسائل الاجتهاد واحد، فمن وافق حكم الله فهو المصيب.



الأولى"الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين" أي أن ذمة المسلمين أهون وخطرها أقل.

الثانية "الإرشاد إلى أقل الأمرين خطرا" أي أنه لما أرشدهم إلى إنزالهم على ذمته وذمة أصحابه دون ذمة الله وذمة نبيه خوفا من خفر ذلك مع أن الأول لا يجوز خفره لكنه أخف، كان ذلك دليلا على الإرشاد إلى أقل الأمرين خطرا. الثالثة "قوله: "اغزوا باسم الله" أي مستعينين بالله.

الرابعة "قوله: "قاتلوا من كفر بالله " أي امتنع من الإيمان بالله.

الخامسة "قوله: "استعن بالله وقاتلهم" " أي لكونه لا طاقة له بقتالهم إلا بإعانة

السادسة"الفرق بين حكم الله وحكم العلماء" أي حكم الله أعظم من حكم الله العلماء ولذلك لا ينزل عليه من طلبه إلا مع العلم به.

السابعة "في كون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لا يدري أيوافق حكم الله أم لا" أي لقوله: "وإذا حاصرت أهل حصن" إلخ.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في الإقسام على الله) واعلم إن الأقسام على الله إذا كان على جهة التألي على الله, فإنه محرم فينقص التوحيد، وأما إن كان على جهة حسن الظن بالله, فقد جاء في الحديث, ويدل على جوازه كقوله صلى الله عليه وسلم: (إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره).

قوله: عن جندب بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قال رجل: والله لا يغفر الله لفلان, هذا الرجل تألى على الله ، لما اعتقد أن له عند الله من الكرامة والحظ والمكانة ، وقطع أن الله لا يغفر لهذا الرجل.

قوله: فقال الله عز وجل من ذا الذي يتألى على أن لا أغفر لفلان, التألي بتشديد الياء اليمين ، كما يقال: آلى يؤلي إيلاء ، وتألى يتألى بالياء ، وهذا استفهام إنكار ، ففيه تحريم الإدلال على الله ، ووجوب التأدب مع الله في الأقوال والأفعال ، وأن حق العبد أن يعامل نفسه بأحكام العبودية ، ويعامل ربه بما يجب له من أحكام الإلهية والربوبية.

وقوله في الحديث: إني قد غفرت له وأحبطت عملك , رواه مسلم , أي أنه عومل بنقيض قصد هذا المتألي ، وغفر لرجل بسببه , ففيه أن الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه .

قوله: وفي حديث أبي هريرة أن القائل رجل عابد, أي لما روى أبو داود وغيره عن أبي هريرة رضي الله عنه (كان رجلان في بني إسرائيل متآخيين ، فكان أحدهما يذنب والآخر مجتهد في العبادة، فكان المجتهد لا يزال يرى الآخر على الذنب، فيقول: أقصر، فوجده يوما على ذنب، فقال: له أقصر. فقال خلني وربي، أبعثت على رقيبا؟ فقال: والله لا يغفر الله لك، ولا يدخلك الجنة. فقبضت أرواحهما، فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالما، أو كنت على ما في يدي قادرا؟ فقال للمذنب: اذهب فادخل الجنة، وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار).

قوله: قال أبو هريرة: (تكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته), أي فيما رواه البغوي وغيره عن عكرمة ، قال: دخلت مسجد المدينة، فناداني شيخ قال: يا يماني تعال وما أعرفه ، قال: لا تقولن لرجل: والله لا يغفر الله لك أبدا ، ولا يدخلك الجنة ، قلت: ومن أنت يرحمك الله؟ قال: أبو هريرة وفقلت: إن هذه كلمة يقولها أحدنا لبعض أهله إذا غضب، أو لزوجته، أو لخادمه، فقال: فإني



سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إن رجلين كانا في بني إسرائيل متحابين، أحدهما مجتهد في العبادة، والآخر كأنه يقول مذنب، فجعل يقول أقصر عما أنت فيه، قال: فيقول: خلني وربي، أبعثت علي رقيبا؟ قال: فوالله لا يغفر الله لك، ولا يدخلك الجنة أبدا، قال: فبعث الله إليهما ملكا فقبض أرواحهما، فاجتمعا عنده، فقال للمذنب: ادخل الجنة برحمتي. وقال للآخر: أتستطيع أن تحظر على عبدي رحمتي؟ قال: لا يا رب قال: اذهبوا به إلى النار. قال أبو هريرة: (والذي نفسي بيده تكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته), ومعنى (أوبقت) أهلكت، وهذه الأحاديث تدل على خطر اللسان، وتفيد التحرز من الكلام، والله اعلم.



الأولى "التحذير من التألي على الله" أي الحلف عليه.

الثانية "كون النار أقرب إلى أحدثا من شراك نعله" أي لكون هذا الرجل ذهب به إليها بمجرد هذه الكلمة.

الثالثة "أن الجنة مثل ذلك" أي لكون هذا المذنب بمجرد ما قبل له قال الله له: "ادخل الجنة برحمتي".

الرابعة "فيه شاهد لقوله: "إن الرجل ليتكلم بالكلمة" إلخ" أي أنه استوجب النار بسبب الكلمة التي قال وهي قوله: " والله لا يغفر الله لفلان".

الخامسة "أن الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الأمور اليه" أي أن هذا المذنب كان يكره أن يقال له: "والله لا يغفر الله لك" فغفر له بسببها.



قال المصنف رحمه الله: (باب لا يستشفع بالله على خلقه) الاستشفاع طلب الشفاعة، فلا يجوز للعبد أن يطلب من الله الشفاعة إلى أحد من خلقه بل إن ذلك حرام ولأنه هضم للربوبية وقدح في توحيد العبد .

قوله: عن جبير بن مطعم رضي الله عنه, هو ابن عدي بن نوفل بن عبد مناف القرشي، كان من أكابر قريش، أسلم قبل الفتح ومات سنة 57 هـ.

قوله: قال: " جاء أعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله نهكت الأنفس, أي ضعفت وضنت جهدت .

قوله: وجاع العيال، وهلكت الأموال, أي جهدت الأنفس، وجاع من يعول، ونهكت الأموال أي نقصت وقلت.

قوله: فاستسق لنا ربك وأي اسأله أن يسقينا.

قوله: فإنا نستشفع بالله عليك و هذا لا يجوز لأنه هضم لجناب الربوبية .

قوله فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "سبحان الله سبحان الله , أي سبح رسول الله صلى الله عليه وسلم كثيراً وعظمه ، لأن هذا القول لا يليق بل يحرم .

قوله: فما زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه, أي عرف الغضب في وجوه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم.

قوله: ثم قال: "ويحك أتدري ما الله, ويح كلمة تقال للزجر أو للرحمة، واستعملتها العرب بمعنى التعجب والتوجع.

قوله: إن شأن الله أعظم من ذلك وأي أن يستشفع به إلى أحد من خلقه .

قوله: إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه, شأن الله أعظم من ذلك, وأي أجل فإنه سبحانه وتعالى رب كل شيء ومليكه، والخير كله بيده، لا مانع لما أعطى، ولامعطي لما منع, ولا راد لما قضى, وأما الجملة الثانية وبك على الله فهذه في حياة النبي صلى الله عليه وسلم, والمراد استجلاب دعاءه, فإن دعائه صلى الله عليه وسلم, ولذلك لم ينكر عليه طلب دعائه صلى الله عليه وسلم, في حياته مستجاب, ولذلك لم ينكر عليه طلب



الشفاعة ولأن طلب الشفاعة من النبي صلى الله عليه وسلم في حياته جائزة وأما بعد مماته فلا يجوز ولأنه من الشرك ولأنه دعاء للميت وقال تعالى: { وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوْلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللهِ قُل أَتُنبِّتُونَ اللهَ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا فُشْرِكُونَ }.

قوله: وذكر الحديث رواه أبو داود, قال الذهبي بإسناد حسن.



الأولى "إنكاره على من قال: "نستشفع بالله عليك " أي نطلب من الله أن يطلب منك وهذا ينافى عظمة الله عز وجل.

الثانية "تغيره تغيرا عرف في وجوه أصحابه من هذه الكلمة" أي إنكارا لهذه الكلمة.

الثالثة "أنه لم ينكر قوله: "نستشفع بك على الله" أي نطلب منك أن تسأل الله لنا لكونه يقدر على ذلك.

الرابعة "التنبيه على تفسير سبحان الله" أي تنزيها له عن هذا الكلام الذي لا يليق بجلاله وعظمته.

الخامسة "أن المسلمين يسألونه صلى الله عليه وسلم الاستسقاء" أي في حياته يطلبون منه أن يستسقي الله لهم وأما بعد موته فلم يفعلوا ذلك بل عدلوا إلى غيره كما فعل عمر مع العباس ومعاوية مع يزيد بن الأسود الجرشي.



قال المصنف رحمه الله: (باب ما جاء في حماية المصطفى صلى الله عليه وسلم حمى التوحيد وسده طرق الشرك) وحمايته حمى التوحيد صونه عما يشوبه من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد أو ينقص.

قوله: المصطفى أي صفوة الخليقة وأشرفها على الإطلاق.

قوله: سده طرق الشرك , أي النهي عما ينافي التوحيد أو يضعفه .

قوله: عن عبد الله بن الشخير رضي الله عنه, بكسر الشين وتشديد الخاء، هو ابن عوف بن كعب بن وقدان الحريشي ثم العامري، وهو والد مطرف الفقيه، أسلم يوم الفتح، وله صحبة.

قوله: قال: انطلقت في وقد بني عامر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم, وعامر بطون كثيرة، كانوا بعالية نجد، فهم أي عامر بن صعصعة من عدنان، وكان في الوفد عامر بن الطفيل، وأربد بن قيس، وجبار بن سلمي.

قوله: فقلنا: أنت سيدنا. فقال: السيد الله تبارك وتعالى, أي أن السؤدد حقيقة لله عز وجل وأن الخلق كلهم عبيد له، قال ابن عباس: {الله الصّمَد } أي السيد الذي كمل في جميع أنواع السؤدد, وقد ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم: (قوموا إلى سيدكم), وكذلك قوله: (أنا سيد ولد آدم) وحديثا الباب يدلان على الأدب مع الله عز وجل, ففيه حماية جناب التوحيد وسد طرق الشرك, وأما ما ورد من ذلك فإنه يدل على جواز ذلك اذا كان نادراً.

قوله: فقلنا: وأفضلنا فضلا، وأعظمنا طولا, الفضل الخير، والطول العطاء والقدرة والغني.

قوله: فقال: قولوا بقولكم وأمرهم أن يقولوا بقولهم من قبل هذه المقالة ، ولا يتكلفوا هذه الألفاظ التي تؤدي إلى الغلو.

قوله: أو بعض قولكم, أي: أو دَعوا بعض قولكم واتركوه، كل ذلك سداً لذريعة الغلو ووسيلته.

قوله: ولا يستجرينكم الشيطان, رواه أبو داود بسند جيد, أي لا يتخذنكم رسولاً ووكيلاً.



قوله: وعن أنس رضي الله عنه " أن ناسا قالوا: يا رسول الله يا خيرنا، وابن خيرنا، وابن حيرنا، وهو كذلك عليه الصلاة والسلام خيرهم وسيدهم, لكنه صلى الله عليه وسلم أرشدهم إلى ترك ذلك نصحاً لهم, وحماية لمقام التوحيد على أن يدخله ما يفسده ويضعفه من الشرك ووسائله.

قوله: فقال: يا أيها الناس قولوا بقولكم، ولا يستهوينكم الشيطان, أي يستهيمنكم، أو يذهب بعقولكم، كره صلى الله عليه وسلم ذلك لئلا يكون فيه شيء من الوسيلة والإطراء.

قوله: أنا محمد عبد الله ورسوله، أي هاتان الصفتان هما أعلى مراتب العبد، وقد وصفه الله بهما في مواضع من كتابه، وهما قوله: عبد الله ورسوله.

قوله: ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل رواه النسائي بسند جيد أنه عبد الله ورسوله أشرف الخلق ، وأفضلهم على الإطلاق للسائي بسند جيد أنه عبد الله ورسوله أشرف الخلق ، وأفضلهم على الإطلاق لكنه صلى الله عليه وسلم لم يحب أن يرفعوه فوق ما أنزله الله عز وجل من المنزلة التي رضيها له ، ويبالغ في ذلك فيكون ذلك وسيله إلى الغلو والإطراء .



الأولى "تحذير الناس من الغلو" أي لقوله: "قولوا بقولكم أو بعض قولكم و لا يستجرينكم الشيطان".

الثانية "ما ينبغي أن يقول من قيل له: أنت سيدنا" أي يقول: السيد الله. الثالثة "قوله: "لا يستجرينكم الشيطان" مع أنهم لم يقولوا إلا الحق" أي نهاهم عن ذلك حماية لجناب التوحيد لئلا يجرهم إلى ما لا يصلح فكيف بمن قال أعظم من ذلك كصاحب البردة في أبياته التي تضمنت غاية الإطراء. الرابعة "قوله: "ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي" أي منزلة العبودية الخاصة والرسالة العامة.



قال المصنف رحمه الله: (باب قول الله تعالى: {وَمَا قَدَرُوا اللّه حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ } الآية) أي ما عظم المشركون الله حق قدره وإذ عبدوا معه غيره وكفروا نعمه ، وقال ابن عباس: هم الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم، فمن آمن أن الله على كل شيء قدير فقد قدر الله حق قدره، ومن لم يؤمن بذلك فلم يقدر الله حق قدره.

قوله: { وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ } , كما في الحديث عن أبي هريرة سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( يقبض الله الأرض يوم القيامة، ويطوي السماء بيمينه، ثم يقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض؟ ) متفق عليه والذي عليه أهل السنة الإيمان بما جاء في ذلك من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل، وأن لها معان حقيقة، أثبتوها وفسروها بما يوافق دلالتها، وإنما ينفون الكيفية .

قوله: عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: "جاء حبر من الأحبار إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا محمد إنا نجد أن الله يجعل السماوات السبع على إصبع ، الإصبع واحد الأصابع، يذكر ويؤنث، وفيه خمس لغات، وقيل عشر، فتح الهمزة وضمها وكسرها مع الحركات الثلاث في الباء، والعاشرة أصبوع، وأفصحهن، كسر الهمزة وفتح الباء. والحبر: بفتح الحاء وكسرها واحد أحبار اليهود ، وهو العالم بتحبير الكلام وتحسينه ، وقال أبو عبيد : يرويه المحدثون كلهم بالفتح ، وفي هذا الحديث إثبات الأصابع للرحمن جل وعلا ، على ما يليق بجلاله وعظمته .

قوله: والشجر على إصبع، والماء على إصبع، والثرى على إصبع، والشجر ما له ساق صلب كالنخل و غيره والثرى التراب الندي .

قوله: وسائر الخلق على إصبع, أي وباقي المخلوقات على إصبع.

قوله: فيقول: أنا الملك. فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه، تصديقا لقول الحبر، ثم قرأ {وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ} الآية , وفي رواية لمسلم: ( والجبال والشجر على إصبع، ثم



يهزهن، فيقول: أنا الملك أنا الله), وفي رواية للبخاري: (يجعل السماوات على إصبع، والماء والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع) أخرجاه, ولمسلم عن ابن عمر مرفوعا: (يطوي الله السماوات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون، أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين السبع، ثم يأخذهن بشماله، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون أين المتكبرون؟, هذه الأحاديث وما في معناها تدل على عظمة الله وعظيم قدرته وعظيم سلطانه, وقد تعرف إلى عبادة بصفات كماله وعجائب مخلوقاته, وكلها تدل على جلاله وعظمته, وأنه المعبود وحده سبحانه لا شريك له في ربوبيته, ولا في إلهيته, وتدل على إثبات صفاته, كما وصف به نفسه ووصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم على ما يليق بجلاله وعظمته, وفيها وغيرها إثبات اليمين والشمال, مع قوله صلى الله عليه وسلم: (وكلتا يدي ربي يمين مباركة).

قوله رحمه الله: وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (ما السماوات السبع، والأرضون السبع، في كف الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم), هذا الأثر رواه معاذ بن هشام الدستوائي، قال حدثنا أبي عن عمرو بن مالك، عن أبي الجوزاء، عن ابن عباس، ولفظه: (في يد الله), قال الشارح: وإسناده صحيح، وفي هذا الحديث دليل على عظمة الله عز وجل وصغر السماوات والأرض وما فيهما بالنسبة إلى عظمة الله وهذا من التقدير لتصور ذلك, وإلا فإنه لا مقارنة و لا يحيط بعظمة الله إلا هو سبحانه.

وقول ابن عباس هذا مثل حديث كجر السلسلة على صفوان ، وحديث الرؤية ( إنكم ترون ربكم كما ترون القمر ) ، وهذا تشبيه لرؤيه بالرؤيه ، لا المرئي بالمرئى .

قوله: وقال ابن جرير: حدثني يونس, هو ابن عبد الأعلى أبو موسى الصدفي الثقة، روى عن ابن عيينة وابن وهب وغير هما، وعنه ابن خزيمة وخلق، مات سنة 264 هـ، وله 92 سنة.



قوله: أنبأنا ابن وهب قال: قال ابن زيد: حدثني أبي, أبوه هو زيد بن أسلم العدوي، مولى عمر، أبو عبد الله، أو أبو سالم المدني، عالم ثقة مات سنة 136 هـ، وابنه عبد الرحمن يضعف، روى عن أبيه، وابن المنكدر وغير هما، وعنه ابن وهب وعكرمة ومسروق وغير هم، مات سنة 182 هـ، ورواه أيضًا بهذا الطريق واللفظ: أصبغ بن الفرج وهو مرسل.

قوله: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( ما السماوات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في ترس), المراد بالترس هذا القاع المستدير المتسع الأطلس، كما قيل:

## وواجهت ترسا من متون صحاري

وفي هذا الحديث صغر السماوات بالنسبة إلى الكرسي وضع القدمين.

قوله: قال: وقال أبو ذر: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ( ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد، ألقيت بين فلاة من الأرض ), أبو ذر هو الغفاري الصحابي المشهور، واسمه جندب بن جنادة ، من السابقين إلى الإسلام ، توفي بالربذة سنة 31 هـ, وحديث أبي ذر هذا رواه يحيى بن سعيد العبشمي ، وليس عطف على قول زيد بن أسلم , قوله فلاة : الفلاة الصحراء الواسعة , ففي هذا دلالة على عظم العرش بالنسبة للكرسي , قال شيخ الإسلام ابن تيمية : العرش مقبب ، ولم يثبت أنه مستدير مطلقا ، بل ثبت أنه فوق الأفلاك، وأن له قوائم ، فيجب أن يعلم أن العالم العلوي والسفلي بالنسبة إلى الخالق جل وعلا في غاية الصغر.

قوله: وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: (بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كل سماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم), أخرجه ابن مهدي عن حماد بن سلمة عن عاصم عن زر عن عبد الله, وابن مهدي هو: عبد الرحمن بن مهدي بن حسان بن عبد الرحمن العنبري مولاهم، أبو سعيد البصري، ثقة حافظ، عارف بالرجال والحديث، قال ابن المديني: ما رأيت أعلم منه. روى



عن جرير وعكرمة وخلق، وعنه ابن المبارك وابن وهب وخلق، مات سنة 198 هـ.

وحماد هو: ابن سلمة بن دينار البصري أبو سلمة، مولى تميم ويقال قريش، ثقة عابد أثبت الناس في ثابت، روى عن ثابت وقتادة وخلق، وعنه ابن جريج والثوري وابن المبارك وخلائق، مات سنة 160 هـ.

وعاصم هو: ابن بهدلة وهو ابن أبي النجود الأسدي مولاهم، الكوفي أبو بكر المقرئ، صدوق روى عن زر وأبي وائل وأبي صالح وخلق، وعنه الأعمش والحمادان وجماعة، مات سنة 127 هـ، وزر هو ابن حبيش ابن حباشة بن أوس بن بلال، الأسدي الكوفي، أبو مريم، ثقة جليل، أدرك الجاهلية، وروى عن عمر وعلي وغير هما، وعنه إبراهيم النخعي وعاصم وخلق، مات سنة 83 هـ، وله 137 سنة.

وهذا الأثر يدل على ما دل عليه الكتاب والسنة , بأن الله سبحانه فوق المخلوقات مستوى على عرشة بائن من خلقة .

قوله: ورواه بنحوه المسعودي، عن عاصم، عن أبي وائل، أبو وائل هو سعيد بن سلمة الأسدي الكوفي، أدرك رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يره، روى عن أبي بكر وغيره من الصحابة، أدرك سبعا من الجاهلية، ومات سنة 72هـ.

والمسعودي هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الكوفي، ثقة روى عن أبي إسحاق السبيعي، وعلقمة والقاسم وغيرهم، وعنه السفيانان وشعبة وعاصم وخلق، مات سنة 166 هـ.

قوله: قال: وله طرق و وأخرجه عبد الله بن أحمد في كتاب السنة، وابن المنذر، والطبراني، وأبو الشيخ، وأبو عمرو الطلمنكي، واللالكائي، وابن عبد البر، والبيهقي وغيرهم.

قوله: وعن العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " هل تدرون كم بين السماء والأرض؟, أخرج السؤال بصيغة الإستفهام ليكون أبلغ في النفوس.

قوله: قلنا: الله ورسوله أعلم, فيه حسن الأدب مع الله، وإسناد العلم إلى



الرسول صلى الله عليه وسلم في حال حياته، وأما بعد وفاته صلى الله عليه وسلم فيقال: الله أعلم.

قوله: قال: ( بينهما مسيرة خمسمائة سنة، وبين كل سماء إلى سماء مسيرة خمسمائة سنة، وكثف كل سماء مسيرة خمسمائة سنة ، وبين السماء السابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السماء والأرض ، والله فوق ذلك، لا يخفى عليه شيء من أعمال بنى آدم ) . رواه أبو داود وغيره والكثف : السمك والغلظ , هذا الحديث يدل على علو الله وعظمته، وعظم مخلوقاته، وفيه التصريح بأن الله فوق خلقه على عرشه، بائن من خلقه، كما جاء بذلك الكتاب والسنة، وله شواهد في الصحيحين وغيرهما، وأورده المصنف مختصرا، والذي في سنن أبي داود عن العباس بن عبد المطلب، قال: " كنت في البطحاء، في عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فمرت بهم سحابة، فنظر إليها فقال: ما تسمون هذه؟ قالوا: السحاب. قال: (والمزن) قالوا: والمزن قال: (والعنان) قالوا: والعنان. قال أبو داود: ولم أتقن العنان جيدا وقال: ( هل تدرون ما بعد ما بين السماء والأرض؟ قالوا: لا ندري. قال: إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك، حتى عد سبع سماوات، ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه كما بين سماء إلى سماء، ثم فوق ذلك ثمانية أو عال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهور هم العرش، بين أسفله وأعلاه كما بين سماء إلى سماء، ثم الله فوق ذلك ) . أخرجه الترمذي وابن ماجه، وقال الترمذي: حسن غريب.

وقال الذهبي : رواه أبو داود بإسناد حسن، وروى أحمد والترمذي نحوه من حديث أبي هريرة، وفيه : ( بعد ما بين سماء إلى سماء خمسمائة عام، وكذلك الأرضون ) .

ولفظ أحمد في الأرضين سبعمائة عام، حتى عد سبع أرضين، ولا منافاة بينها؛ لأن تقدير ذلك بخمسمائة عام هو بسير القافلة، ونيف وسبعين على سير البريد، وحكى شيخ الإسلام وغيره الإجماع على أنها مستديرة، والمراد كل واحدة فوق الأخرى محيطة بها.



الأولى "تفسير قوله تعالى: {وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ} " أي يقبضها بيده حقيقة كما دل عليه الحديث.

الثانية "أن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين في زمنه صلى الله عليه وسلم لم ينكروها ولم يتأولوها" أي قوله: "إنا نجد أن الله يجعل السموات على أصبع والأرض على أصبع" إلخ مما هو دال على إثبات صفة الأصابع على ما يليق بجلاله وعظمته فهذا مما بقي عندهم ولم ينكروه كما أنكروا صفة النبى صلى الله عليه وسلم وغيرها.

الثالثة "أن الحبر لما ذكر للنبي صلى الله عليه وسلم، صدّقه ونزل القرآن بتقرير ذلك" أي صدقه فيما قال ونزل القرآن موافقا لما قاله لأنه قال حقا.

الرابعة "وقوع الضحك من رسول الله صلى الله عليه وسلم لما ذكر الحبر هذا العلم العظيم" أي ضحك لكونه قال حقا لا إنكارا عليه كما يزعمه من تأول هذا الحديث وقال إنه تعجب من تأويل اليهود.

الخامسة "التصريح بذكر اليدين وأن السموات في اليد اليمنى والأرضين في الأخرى" أي كما دل عليه حديث ابن عمر الذي في الصحيح وغيره.

السادسة "التصريح بتسميتها الشمال" أي كمّا في الحديث المذكور الذي رواه مسلم، وأما حديث: "وكلتا يديه يمين" فلعله قاله دفعا لتوهم النقصان بتسميتها الشمال.

السابعة "ذكر الجبارين والمتكبرين عند ذلك" أي أن القادر على ذلك هو الجبار المتكبر حقيقة لا المخلوق الضعيف الحقير فإنه لا يليق به ذلك.

الثامنة "قوله: "كخردلة في يد أحدكم " أي أنه دليل على صغر المخلوقات بالنسبة إليه جل وعلا.

التاسعة "عظم الكرسي بالنسبة إلى السماء" أي لقوله: "ما السموات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في ترس".

الْعَاشرة "عظم العرش بالنسبة إلى الكرسي" أي لقوله: "ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهري فلاة من الأرض".

الحادية عشرة "أن العرش غير الكرسي والماء" أي لقوله: "بين الكرسي والماء خمسمائة عام والعرش فوق الماء".

الثانية عشرة "كم بين كل سماء إلى سماء" أي بينهما خمسمائة عام. الثالثة عشرة "كم بين السماء السابعة والكرسي" أي بينهما خمسمائة عام. الرابعة عشرة "كم بين الكرسي والماء" أي بينهما خمسمائة عام.

الخامسة عشرة "أن العرش فوق الماء" أي لقوله في حديث ابن مسعود: "والعرش فوق الماء".



السادسة عشرة "أن الله فوق العرش" أي لقوله: " والله فوق العرش".

السابعة عشرة "كم بين السماء والأرض" أي بينهما خمسمائة سنة. الثامنة عشرة "كثف كل سماء خمسمائة سنة" أي كما في حديث العباس بن عبد المطلب.

التاسعة عشرة "أن البحر الذي فوق السموات بين أسفله وأعلاه خمسمائة سنة " أي كما دل عليه حديث العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه.

والله تعالى اعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد ، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات .



# فهرس الموضوعات

| الصفحة   | الموضوع                                                                              |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 2        | مقدمة الكاتب                                                                         |
| 3        | مقدمة الشارح                                                                         |
| 4        | كتاب التوحيد                                                                         |
| 10       | فيه مسائل و إيضاحها                                                                  |
| 13       | باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب                                                   |
| 20       | فيه مسائل وإيضاحها                                                                   |
| 22       | باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب                                               |
| 27       | فيه مسائل و إيضاحها                                                                  |
| 29       | باب الخوف من الشرك                                                                   |
| 32       | فيه مسائل و إيضاحها                                                                  |
| 33       | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                                              |
| 38       | فيه مسائل و إيضاحها                                                                  |
| 41       | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله                                          |
| 44<br>46 | فيه مسائل و إيضاحها<br>باب من الشرك لبس الحلقة و الخيط و نحو هما لرفع البلاء أو دفعه |
| 50       | فيه مسائل و إيضاحها                                                                  |
| 51       | باب ما جاء في الرقي والتمائم                                                         |
| 56       | فيه مسائل وإيضاحها                                                                   |
| 57       | باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحو هما                                                    |
| 60       | فیه مسائل و ایضاحها                                                                  |
| 63       | باب ما جاء في الذبح لغير الله                                                        |



| 66       | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 68       | باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله                                        |
| 70       | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 71       | باب من الشرك النذر لغير الله                                                    |
| 73       | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 74       | باب من الشرك الاستعاذة بغير الله                                                |
| 76       | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 77       | باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره                                   |
| 80       | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 82       | باب قول الله تعالى: {أَيُشْرِكُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ} |
| 86       | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 88       | باب قول الله تعالى: {حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ }                     |
| 93<br>95 | فيه مسائل وإيضاحها<br>باب الشفاعة                                               |
| 99       | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 100      | باب قول الله تعالى: {إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ}                       |
| 103      | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 105      | باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو                             |
| 109      | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 112      | باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح                            |
| 118      | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 120      | باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيّرها أوثاناً                            |
| 123      | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |



| 124 | باب ما جاء في حمايه المصطفى صلى الله عليه وسلم جناب النوحيد                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| 128 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 129 | باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان                                      |
| 135 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 137 | باب ما جاء في السحر                                                           |
| 141 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 142 | باب بيان شيء من أنواع السحر                                                   |
| 146 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 147 | باب ما جاء في الكهّان ونحو هم                                                 |
| 150 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 151 | باب ما جاء في النُّشْرَة                                                      |
| 153 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 154 | باب ما جاء في النطيُّر                                                        |
| 160 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 161 | باب ما جاء في التنجيم                                                         |
| 164 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 165 | باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء                                              |
| 169 | فيه مسائل وإيضاحها                                                            |
| 170 | باب قول الله تعالى: {وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَاداً} |
| 173 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |
| 174 | باب قول الله تعالى: {إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءهُ}   |
| 177 | فيه مسائل و إيضاحها                                                           |



| 178 | باب قول الله تعالى: {وَعَلَى اللهِ فَنَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ}                                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 180 | فیه مسائل و إیضاحها                                                                                         |
| 181 | باب قول الله تعالى: {أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ اللهِ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ} |
| 182 | فيه مسائل و إيضاحها                                                                                         |
| 183 | باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله                                                                   |
| 186 | فيه مسائل وإيضاحها                                                                                          |
| 187 | باب ما جاء في الرياء                                                                                        |
| 189 | فيه مسائل وإيضاحها                                                                                          |
| 190 | باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                                                     |
| 193 | فيه مسائل و إيضاحها                                                                                         |
| 194 | باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرمه                                          |
| 196 | فيه مسائل وإيضاحها                                                                                          |
| 197 | باب قول الله تعالى: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْ عُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُواْ بِمَا أُنزِلَ }            |
| 200 | فيه مسائل وإيضاحها                                                                                          |
| 201 | باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات                                                                         |
| 203 | فيه مسائل وإيضاحها                                                                                          |
| 204 | باب قول الله تعالى: {يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا}                                        |
| 205 | فيه مسائل وإيضاحها                                                                                          |
| 206 | باب قول الله تعالى: {فَلاَ تَجْعَلُواْ لِلهِ أَندَاداً وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ}                               |
| 209 | فیه مسائل و ایضاحها                                                                                         |
| 210 | باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                                                                        |
| 211 | فيه مسائل و إيضاحها                                                                                         |



| 212        | باب قول: ما ساء الله و سنت                                                      |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 214        | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 215        | باب من سب الدهر فقد آذی الله                                                    |
| 216        | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |
| 217        | باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه                                                   |
| 218<br>219 | فيه مسائل وإيضاحها<br>باب احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك               |
| 221        | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |
| 222        | باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                                |
| 225        | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |
| 226        | باب قول الله تعالى: {وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا }                    |
| 231        | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |
| 232        | باب قول الله تعالى: {فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلاً لَهُ شُرَكَاء فِيمَا } |
| 234        | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 235        | باب قول الله تعالى: {وَلِلهِ الأَسْمَاءِ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا}           |
| 237        | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 238        | باب لا يقال: السلام على الله                                                    |
| 239        | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 240        | باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت                                                   |
| 241        | فيه مسائل و إيضاحها                                                             |
| 242        | باب لا يقول: عبدي وأمتي                                                         |
| 243        | فيه مسائل وإيضاحها                                                              |
| 244        | باب لا يرد من سأل بالله                                                         |



| 246        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 247        | باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                                                |
| 248<br>249 | فيه مسائل وإيضاحها<br>باب ما جاء في اللو                                       |
| 251        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 252        | باب النهي عن سب الريح                                                          |
| 253        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 254        | باب قول الله تعالى: {يَظُنُّونَ بِاللهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ} |
| 257        | فیه مسائل و ایضاحها                                                            |
| 258        | باب ما جاء في منكري القدر                                                      |
| 261        | فیه مسائل و ایضاحها                                                            |
| 262        | باب ما جاء في المصورين                                                         |
| 264        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 265        | باب ما جاء في كثرة الحلف                                                       |
| 268        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 269        | باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه                                               |
| 273        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 274        | باب ما جاء في الإقسام على الله                                                 |
| 276        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 277        | باب لا يستشفع بالله على خلقه                                                   |
| 279        | فيه مسائل وإيضاحها                                                             |
| 280        | باب ما جاء في حماية النبي صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسلَّمَ حمى التوحيد          |
| 282        | فیه مسائل و إیضاحها                                                            |

#### www.alukah.net

#### هداء من شيكة الألوكة



| 283 | اب قول الله تعالى: {وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ } |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| 288 | بيه مسائل وإيضاحها                                          |
| 290 | يهرس الموضوعات                                              |

